Euro-Balkan Law and Economics Review

Data di pubblicazione: 23 gennaio 2026

EMMANUEL ALBANO

17 concilio di Nicea crocevia di relazioni

The Council of Nicaea as a Crossroads of Relationships

ABSTRACT: L’articolo si propone di tratteggiare le varie dimensioni che
hanno connotato I’evento del primo Concilio ecumenico - quello di Nicea
del 325 - per mostrarne le diverse relazioni che esso ha intessuto non solo
all’interno del mondo ecclesiale, ma anche con tutta I’ecumene del tempo.
Da questa molteplicita di linee - relazioni - e dalla lettura di alcuni eventi
ecclesiali contemporanei ¢ forse possibile scorgere una linea per poter
cogliere qualcuna delle realistiche coniugazioni dell’evento conciliare oggi.
Un evento che potrebbe non passare - o anche essere passato - tanto

distante dalle vite quotidiane.

The paper aims to outline the various dimensions that characterized the
event of the first ecumenical council - the Council of Nicaeain 325 - to
highlight the different relationships it wove, not only within the ecclesial
wortld but also with the wider oikumene of its time. From this multiplicity
of lines - that is, relationships - and through the reading of certain

contemporary ecclesial events, it may be possible to discern a path for

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 26—



Euro-Balkan Law and Economics Review

grasping some realistic ways of reinterpreting the conciliarevent today. An
event that might not be - or might not have been - so distant from

everyday life.

PAROLE CHIAVE: Concilio; Nicea; relazioni; eresia; ecumenico

KEYWORDS: Council; Nicaea; relationships; heresy; ecumenical

SOMMARIO: 1. Introduzione: la categoria di «relazione» per leggere Nicea.
- 2. Relazione tra le chiese particolari e la chiesa universale: la parola sinodp.
- 3. Relazione tra Impero romano e Chiesa: la parola ewumenico. - 4.
Relazione tra linguaggio greco e fede cristiana: la parola homoousios. - 5.
Relazione tra cultura greca e fede cristiana: I'«Unigenito generato dal
Padre». - 6. Relazione tra la verita singola e la Verita che ¢ Cristo: la parola
eresia. - 7. Relazione tra passato e presente: ecumenismo. - 8. Relazioni senza

frontiere

1. Introduzione: la categoria di «relazione» per leggere Nicea

Scrivere un articolo su Nicea alla fine di questi anni cosi intensi dal punto
di vista della riflessione su tale straordinario evento che ha segnato la vita
della Chiesa e del mondo circostante ¢ impresa piu che ardua. Sono tant,
infatti, i convegni di studio che ne hanno approfondito i suoi molteplici
aspetti, e cominciano a essere numerosi anche gli studi che provano a
mettere ordine tra i suddetti contributi. Non sara dunque questa la linea
percorribile in questo lavoro, che intende invece mettere in luce I’evento

del concilio di Nicea con la categoria di «relazione».

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

—_ 27—



Euro-Balkan Law and Economics Review

Aristotele considerava la relazione come accidente della sostanza, cio¢
come predicamento del soggetto'. Piu recentemente la scuola
personalistica ha definito la relazionalita come la struttura fondante e
trascendentale del soggetto. Da questo punto di vista parlare della
categoria di relazione in rapporto al concilio di Nicea significa provare a
definire 'ampiezza delle dimensioni che lo abbracciano e che dunque ne
costituiscono l'identita. Proveremo, anche se brevemente, a tracciate
qualche linea che possa descrivere le relazioni che levento Nicea
attraversa. Per fare questo utilizzeremo qualche parola specifica che possa
individuare e connotare le diverse relazioni che hanno intrecciato I’evento

niceno.

2. Relazione trale chiese particolari e la chiesa universale: la parola

sinodo

ILa prima parola che connota I’evento di Nicea ¢ certamente obvodog, a cui
corrisponde il latino concilium. Si tratta di un termine usato in ambito greco
per desctivere I'organo legislativo della lega achea (280 a.C. -146 a.C),
anche se piu specificamente all’interno dei contesti ecclesiali ha assunto il
significato di incontti che avevano lo scopo di definire dal punto di vista
teologico o disciplinare le questioni interne delle singole chiese. La
straordinarieta del concilio niceno deriva da una particolare crisi che aveva
investito le comunita ecclesiali. Con il crescere delle connessioni

interecclesialici si rendeva conto della insufficienza dei sinodi locali per

! «Quando qualcosa si predica (xatnyopntar) di qualcos'altro come di un soggetto, tutto
'cio che sidice del predicato* si dira anche del soggetto» (Aristotele, Le categorie, 3 in 1d.,
Organon, Bompiani 2016).

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 28—



Euro-Balkan Law and Economics Review

affrontare questioni che inevitabilmente in contesti diversi restituivano
deliberazioni anche molto distanti tra loro. In gioco c’era il cammino
comune (oVv - 086¢ appunto) della Chiesa, e dunque la sua unita.

Si avvertiva, cio¢, sempre piu la necessita di una riunione che potesse
mettere in telazione tutte le realta ecclesiali e che avesse una validita
accettata da tutti.LLa Chiesaloaveva compreso dal punto di vista teologico:
la nota dell’«unita» del corpo di Cristo - derivante da Dio - sirifletteva sulla
sua «cattolicitay’. Altro termine, questo, che doveva avere una importante
evoluzione semantica all’interno della Chiesa e che doveva indicare quella
realta universale che si ritrova in ogni luogo particolare.

Tale postulato teologico doveva rinvenire forme di esercizio concreto che
trovarono nel sinodo uno strumento di cui la Chiesa non ha potuto piu
fare a meno. Il concilio divenne, sempre piu a larga scala, il modo per
vivere I'universalita dell’unica Chiesa di Cristo nelle sue ampie diversita

che andavano sempre piu consolidandosi gia all’inizio del IV secolo.

3. Relazione tra Impero romano e Chiesa: la parola ecumenico

Seconda parola che identifica il concilio di Nicea ¢ certamente I’aggettivo
«ecumenicor. Derivato dal participio medio-passivo del verbo greco otréw
- abitare -, 'aggettivo olrovpevindg indica innanzitutto il mondo abitato,
Vecumene. Cioe il mondo conosciuto da coloro che vivevano all’intemo
dell’Impero romano. Non sorprende, dunque, che questa parola sia stata

accostata perla prima volta al concilio niceno da Eusebio di Cesarea, che

2 Per un primo approfondimento su questo sviluppo rimandiamo al nostro: E. Albano,
Dalla Chiesa al Regno. Note per un possibile itinerario di comprensione degli nltimi quattro articoli del
credo niceno-costantinopolitano, in 1d. (cur.), Noi crediamo nella Chiesa, Una Santa Cattolica e
Apostolica, Citta Nuova, Roma 2021, 15-22.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

- 29 _



Euro-Balkan Law and Economics Review

Vi partecipo in prima persona, e che nel suo uso intendeva indicare che
I’imperatore Costantino «Cconvoco un concilio ecunieniao
(ohvodovoirovpevintvovvexpdrel), invitando, con lettere ossequiose, i
vescovi ad affrettarsi a darsi convegno da ogni luogo della terra
(QmovtorybBev)y’.

La relazione tra I’aggettivo «ecumenicon» e 'avverbio «ovunque» non dice,
tuttavia, ancora la profondita di questo termine. Entrambi, infatti, sono
implicitamente riferiti a un contesto geografico che fa direttamente
riferimento all’autorita imperiale. E essa che definisce i confini
dell’«ovunque», che sono - al momento in cui scrive Eusebio - gli stessi
che contraddistinguono la collocazione della Chiesa. E essa, inoltre, che
ha la forza per poter convocare una riunione cosi ampia e per poter
garantire il rispetto delle decisioni prese. Insomma, quando I'imperatore si
definiva davanti ai prelati ecclesiali come €nioxomog t@véxtdg?, stava
parlando di una certa autorita che egli si sentiva in qualche modo di
estendere sulla Chiesa’.

Ricordare questo, tuttavia, non basta. Le parole, proprio come i popoli,
hanno una storia. E la storia della parola «ecumenico» avrebbe raccontato
di una modifica di significato che affiancava - senza potersene veramente
distaccare’ - al significato geografico politico anche uno pit nettamente
ecclesiale. Tanto cheil concilio ecumenico Niceno II (787 d.C.) definendo

1 criteri per il riconoscimento di un concilio ecumenico ne elencava non

3 Eusebio, Vita Constantinii 111,6,1, in L. Franco (cut.), Eusebio di Cesarea. Vita di Costantino.
Testo greco a fronte, Bur Rizzoli, Milano 2009.

4 Eusebio di Cesatea, 17t Constantini, 4, 24.

5 Sul discusso ruolo di Costantino nel concilio di Nicea si veda il contributo: E. Prinzivalli,
«Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale», in E. Albano - V. Limone
(cut.), Le molte vie per Nicea, Apulia Theologica 2/2024, EDB, 433-448.

6 Per un’analisi piu dettagliata su questo argomento rimandiamo al nostro: Nicea concilio
ecumenico? La complessita di nn evento, di prossima pubblicazione presso Rivista di Studi
Ecumenici 2025-02.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 30—



Euro-Balkan Law and Economics Review

solo la partecipazione dei principali patriarchi della Pentarchia, ma anche
la ricezione universale da parte delle Chiese.

I due significati, anche al giorno d’oggi, non sembrano cosi facilmente
scindibili. E continuano a porre davanti agli occhi del credente la presenza
di una Chiesa che, pur non appartenendo «al» mondo, non puo fare a

meno di essere «nely» mondo.

4. Relazione tra linguaggio greco e fede cristiana: la parola

homoousios

La relazione tra le Chiese e della Chiesa universale con I'Impero non,
tuttavia, ¢ solo questione di carattere politico o ecclesiologico. Nicea
insegna che il concilio fu evento che dovette fare i conti con un’altra
fusione i orizzonti: quella culturale. Non ¢ un mistero che la fede cristiana
sia nata in un ambiente di cultura semitica, che, seppur ellenizzata, aveva
caratteri propri. Neanche ¢ difficile cogliere come ben presto questo
ambiente fu travalicato per portare il messaggio al mondo gentile. La vera
difficolta sta nell’avvicinarsi al processo di osmosi che vide le due culture
confrontarsi a partire dal medesimo messaggio. Le teologie che ne
derivarono ebbero dunque due grandi connotazioni: quella di matrice
giudaica e quella di matrice greca.

Manlio Simonetti ha mostrato nel suo magistrale [a crisi ariana del IV secolo’
che Nicea sanci lo scontro definitivo delle due teologie e I’affermazione
prevalente della matrice greca. Uno - non certamente I'unico - indizio di
questo passaggio fu I’adozione all’interno del simbolo niceno del termine

homoousios. D1 fronte a una questione teologica che aveva diviso le Chiese

7 Cf. M. SIMONETTI, La crisi ariana nel IV secolo, IPA 1975, 9 ss.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 31—



Euro-Balkan Law and Economics Review

cristiane nelle loro diverse interpretazioni della fede nel Figlio di Dio ¢
estremamente significativo che la soluzione che I’assemblea conciliare fu
rinvenuta mediante 'uso di una parola - homoonsios appunto - estraneo alle
Scritture sacre. Un termine di origine aristotelica che aveva un tenore
totalmente diverso dal linguaggio che le Scritture giudaico-cristiane
usavano per descrivere la fede®.

Senza entrare ancora nella questione teologica qui interessa sottolineare
come i padri conciliari abbiano rinvenuto la necessita di usare parole nuove
per dire la fede. O meglio la necessita di affiancare a un linguaggio eico -
appartenente cio¢ all’orizzonte culturale degli scritti sacti -, un linguaggio
etico, appartenente cio¢ a quella cultura greca all’interno della quale il
dibattito teologico era entrato.

Si tratta di un dato estremamente significativo. Esso mostra che la fede
parla molti linguaggi che oscillano nella diversita delle culture e nel tempo
che le attraversa. Anche oggi, nella comprensione della fede, non ¢
possibile fare a meno di calarsi sui linguagei di coloro che I'hanno
tramandata, senza mancare di considerare i linguagei del tempo e della
cultura odierna. Senza questa fusione non sarebbe possibile un

intendimento del presente e attuale del credo.

5. Relazione tra cultura grecae fede cristiana:’«Unigenito generato

dal Padre»

Siffatta fusione di orizzonti non ¢ tuttavia priva di criteri. Basterebbe

confrontare la relazione Padre-Figlio configurata dal credo Niceno con le

8 Su questo argomento fimandiamo all’atticolo di V. Limone, I filosofi ¢ /homoousios,
prima ¢ dopo Nicea, in E. ABANO, V. LIMONE (cut.), Apulia Theologica, 2/2024, EDB, 361-
372.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

—32_



Euro-Balkan Law and Economics Review

omologhe relazioni cosi come erano state comprese nella cultura
mitologica greca per osservarne le abissali differenze. Esiodo narra, ad
esempio, che Cronos, Dio del tempo, aveva I’abitudine di divorare il suoi
figli. Aveva saputo «infatti da Gaiaeda Urano stellato - sua madre e suo
padre - cheera fato per lui di soccombere per mano di un suo proprio
figlio»”. Dopo aver spodestato il padre e aver sposato la sorella Rea, egli
sistematicamente usava uccidere i suoi figli per timore di essere a sua volta
spodestato. La profezia, tuttavia, nontardo a realizzarsielo fece per mano
di Zeus che Rea, colma di dolore, aveva nascosto alla vista del marito.
Non molto diversa é la vicenda - raccontata da Sofocle - che avviene tm
uomini. Nell’Edipo Re la relazione tra padre e figlio ¢ configurata dalle
parole di Apollo. Questi profetizza a Laio e Giocasta, genitori di Edipo,
che illoro figlioavrebbe uccisoil padre, mentre annuncia allo stesso Edipo
una sorte sciagurata: che lo stesso riporta: «avrei dovuto congiungermi con
mia madre e generare una stirpe insopportabile agli occhi degli umani, e
satei stato 'assassino del padre che mi aveva messo al mondo»".

Non si tratta di modelli estinti nel passato se si pensa che Sigmund Freud
usoO quest’ultimo racconto per spiegare un meccanismo ontogenetico che
attraversa una delle fasi cruciali di crescita di ogni uomo. Con il comsplesso di
Edipo il padre della psicanalisi descrive quel desiderio psico-sessuale per il
genitore del sesso opposto e di rivalita e gelosia verso il genitore dello
stesso sesso. Partendo da questo assunto, Freud rilesse anche la storia del
cristianesimo - e dunque della relazione Padre-Figlio in Dio - in una
maniera del tutto diversa da quella che ¢ la narrazione dei vangeli. Per
Freud infatti «’innovazione religiosa» cristiana, anche se «volta

apparentemente alla riconciliazione col Dio Padre, fini col detronizzarlo e

9 Esiodo, La Teggonia 460-465, in 1d., Tutte le opere e i frammenti, Bompiani 2009, 460-465.
10 Sofocle, Edipo Re 790, in Eschilo-Sofocle-Euripide, Tutte le tragedie, Bompiani 2013.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

—33_



Euro-Balkan Law and Economics Review

sopprimetlo. Il giudaismo era stato una religione del Padre, il cristianesimo
divento una religione del Figlio»'.

Con maggiore lucidita storica René Girard ha potuto riconoscere che i
vangeli esprimono un chiaro punto di rottura rispetto a questi miti
arcaici”. Nei primi la figura di Gesu si esprime verso il Padre in una
specialissima relazione di piena «unita» (cf. Gv 10,30) e di riconoscimento
della sua «maggior grandezza» (cf. Gv 14,28). La teologia cristiana ha a
lungo ragionato per comprendere il mistero di una comunione cosi
perfetta da mantenere I’ordine e 'unita. Il concilio di Nicea I’ha spiegata
con la parola homoousios,ma anche dicendo che Cristo ¢ il «figlio di Dio,
generato unigenito da/ Padres. Commentando il simbolo niceno - e
preparando cosi la formulazione definitiva del simbolo di Nicea-
Costantinopoli - Basilio vescovo di Cesarea definisce la relazione tra Padre
e Figlio con la parola sun-taxis”. In lingua italiana essa dovrebbe essere
tradotta con «sintassi», o anche «co-ordinazione». Si tratta, in altre parole,
del riconoscimento di un ordine che rispetta la relazione Padre-Figlio e che

tuttavia non smette maidi essere cwz. Non smette, cioe, di esprimere quella

' S. FREUD, Mosée la religione monoteistica, 111, in S. FREUD, Opere 1930-38, Botinghieri 1979,
409.

12 Sono diversi i testi della letteratura girardiana che trattano di questo argomento. Tra
essi si veda: R. GIRARD, La violence et le sacré, Grasset, Patis 1972, trad. it. La violenza e il
sacro, Adelphi 1980; Des choses cachées depuis la fondation du monde, Recherches avec Jean-Miche!
Oughonrlian et Guy Lefort, Grasset 1978, trad. it. Delle cose nascoste sin dalla fondazione del mondo,
Adelphi 1983; Le bouc émissaire, Grasset, Paris 1982; tr. it. I/ capro espiatorio, Adelphi 2018,
Are the Gospels mythical?, in First things, Aptil 1996, 27-31; Je vois Satan tomber comme Iéclair,
Grasset 1999; tr. it. Vedo Satana cadere come la folgore, Adelphi 2001; Le sacrifice, Editions de
la Bibliothéque nationale de France, Paris 2003, tr. it. I/ sacrificio, Raffacllo Cortina 2004.
13Per approfondite giuesto aspetto siveda: J. P. LIEGGI, «La comunione nella logica della
sintassi. Alla riscoperta di una intuizione di Basilio di Cesarea in dialogo con Iannis
Zizioulas», in A. GABRIELLI, G. MESSUTI (edd.), Ecclesiologie di comunione nella Chiesa antica
(IIT sec.). Presupposti per gli sviluppi ecclesiologici, Ecumenica Editrice, Bari 2019, 149. Per
approfondire il tema si veda: J. P. LIEGGI, La sintassi trinitaria. Al cuore della grammatica della
fede, Aracne, Roma 2016.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

_34_



Euro-Balkan Law and Economics Review

piena comunione che indica che Padre e Figlio non semplicemente sono
della stessa natura - al modo di due esseri dello stesso genere -, ma sono /&
stessa natura. Essi sono wz-sustanziali, pur rimanendo persone distinte.
Espressione di un amore inconcepibilmente forte e delicato, che unisce

perfettamente mantenendo l'individualita delle Persone amanti.

6. Relazione tra la verita singola e la Verita che ¢ Cristo: la parola

eresia

Si comprende che siffatta complessa articolazione ha richiesto lunghe
riflessioni e discussioni non facili all’interno della compagine ecclesiale. Da
questo punto di vista Nicea ¢ il primo punto fermo universalmente
riconosciuto all’interno della Chiesa che fissa i termini di una teologia che
aveva bisogno di coniugare la fede nell’unicita divina, eredita del
monoteismo ebraico, e la rivelazione del Figlio che manifesta la sua
divinita. Non si trattava di una questione nuova. Gia Origene agli inizi del
I1I secolo nel suo Commento a Giovanni provava a «trovare una soluzione
alla difficolta che turba molti, i quali vorrebbero conservare I'amor di Dio,
ma per il timore di affermare due déi incappano all’estremo opposto in
dottrine false ed empie»™.

Prima dell’alessandrino era stato Giustino colui che aveva per la prima
volta usato il termine aipeoicper designare una dottrina eterodossa'. 1l
primo significato della parola, infatti, sia nelle scuole filosofiche greche che

nell’ambito giudaico, designava semplicemente una delle tante

14 Origene, Commento a Giovanni2, 16, UTET, 1968.

15 Su questo ¢ imprescindibile il lavoro di A. LE BOULLUEC, La notion d'hérésie dans la
littérature grecque (Ile-Ille siecles), Tome 1, De Justin a Irénée, Brepols, Turnhout 1985.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

_35_



Euro-Balkan Law and Economics Review

interpretazioni della fede comune. Gli A degli Apostolilo testimoniano
per il gruppo dei Sadducei (At 5,17), come anche dei Farisei (At 15,5) e
finanche dei discepoli di Gesu (At 24,5).

Lo spostamento del significato del termine indicava, dunque, una nuova
necessita all’interno di una comunita ecclesiale le cui dimensioni stavano
crescendo enormemente, abbracciando prospettive etniche, culturali e
sociali anche molto diverse tra loro". Siffatta diversita aveva prodotto
un’ampissima - decisamente non comune per 'epoca'” - produzione
teologica, le cui correnti interpretative erano dunque spesso molto distanti
tra loro. Non sempre tale distanza significava incompatibilita. Altre volte
essa appariva decisamente inconciliabile. Gli scritti polemici, i dibattiti, le
assemblee ecclesiali ebbero la funzione di risolvere tali incompatibilita a
livello pit 0 meno locale.

L’eventodi Nicea fu, invece, rivelatore di una complessita e ampiezza delle
divergenze che aveva ben presto superato il livello di diffusione
particolare, per raggiungere le dimensioni che erano quelle dei confini
dell’Impero. Sbaglieremmo se pensassimo, dunque, che la questione

nicena ebbe come controverso protagonista il solo Ario e la Chiesa di

16 Per un primo approccio sulla complessita del problema timandiamo al nostro: The
parting of the races. 1] pensiero di Ginstino tra cristiani, gindei e gentili, Studium 2025.

17«Ed ¢ proprio nella precoce e sempre crescente produzione teologica che va individuata
la specificita sul lungo termine del cristianesimo rispetto alla religione greca e romana,
basata essenzialmente sulla ripetitivita del rito e priva di un corpo dottrinale, e rispetto
alla stessa matrice giudaica. In effetti questo ¢ il punto: perché la religione ctistiana ha
avvertito l'esigenza diuna riflessione teologica, unica trale religioni diffuse nel bacino del
Mediterraneo e nel Vicino Oriente? Provando a dare una plausibile risposta
all'interrogativo, innanzitutto tileviamo che, a differenza dei culti cosiddetti pagani e della
religione giudaica, quella cristiana ¢ stata una religione fondata, e I'aver tratto origine dalla
religione giudaica le ha imposto fin dall'inizio la necessita di chiatire il suo rapporto con
quella, in dimensione sempre pitt polemica a mano a mano che la presenza crescente dei
gentili nelle comunita che proletticamente definiamo cristiane tendeva sempre piu
difficoltoso e problematico quel rapporto, fino alla rottura completa» (M. SIMONETTL E.
PRINZIVALLI, La teologia degli antichi cristiani, Morcelliana 2012, 10).

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 36—



Euro-Balkan Law and Economics Review

Alessandria. Attorno alla sua proposta filosofico-teologica le Chiese -
soprattutto quelle orientali - si erano schierate variamente formando una
gradazione di posizioni che necessitavano di punti di riferimento chiad. E
soprattutto comuni.

Non si trattava di inventare nulla, ma di trovare le giuste proporzioni tra
le affermazioni teologiche. D’altronde la parola eresia nel suo significato
etimologico diceva proprio questo: essa costituiva una «scelta» che
cogliendo una parte della verita, ne trascurava altri aspetti. Per questo una
delle prospettive da cui osservare il lavoro teologico operato al concilio di
Nicea fu quello della relazione. Anche la relazione tra i vari element

teologici che costituivano la Verita d: Cristo, la Verita che ¢ Cristo.

7. Relazione tra passato e presente: ecumenismo

Non si fa fatica a immaginare che siffatta complessita fu causa di
incomprensioni, allontanamentti, esclusioni e divisioni. E bene subito ditlo:
Nicea non fu causa di scismi ecclesiali, come ad esempio il terzo e quarto
concilio ecumenico (di Efeso 431 e Calcedonia 451). Fu pero motivo di
condanna per Ario e la sua dottrina, come per tutti coloro che si
rifiutarono di ricusarla. Va dunque detto che listituzione del concilio
«ecumenico» permise alla Chiesa di vivere a pieno la sua universalita e
unita. Come anche di lavorare in modo ampio sulla definizione della sua
dottrina. Da quel momento in poi non fu piu possibile tornare indietro
sulla metodologia di lavoro comune - sinodale - che ne contraddistinse la
storia. All’interno di quest’ultima bisogna dire che i concili furono anche

sede di dinamiche non sempre ispirate alla ricerca della verita e della carita.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 37—



Euro-Balkan Law and Economics Review

A partire da questo aspetto, vale la pena tornare sulla parola «ecumenico»
per riflettervi ancora un po’. Tale termine ha, infatti, assunto nel tempo
anche un valore diverso da quello che storicamente lo aveva connotato. Lo
aveva ispirato il Movimento ecumenico, sorto nel XIX secolo per
rimediare allo scandalo delle divisioni cristiane che ne frenavano la
testimonianza verso il mondo™. Lo aveva spiegato Yves Congar che,
donando la sua vita perla causa dell’unita della Chiesa, aveva «tiscattato»'”
questo termine facendolo diventare simbolo di una tensione che provava
a ricucire le ferite dell’unita ecclesiale. Era il 1937 e, nel suo primo lavoro
-Chrétiens désunis. Principes dun «ecumenisme» catholique” - il teologo
domenicano faceva emergere una nuova dimensione del termine
«ecumenico». Essa manteneva il suo senso di unita ecclesiale, anche se
contestualizzandolo all'interno della storia della Chiesa che portava con sé
tante ferite che ne avevano separato il corpo ecclesiale.

In questo senso Nicea rimane un concilio pienamente ecumenico. Lo ha
recuperato papa Leone nella sua recentissima Le#fera apostolica In unitate fide,

nel 1700° anniversario del Concilio di Nicea™, come anche nella visita a Iznik,

18 Cf. T.F. ROSSI, Manuale di ecumenismo, Queriniana 2012, 203-274.

19 Cf. M. MARIANL, Yves Congar ¢ il riscatto di tre parole conciliari, Il Margine 32, 2/2012, 25-
35.

20 Les éditions du Certf, Paris, 1937; tr. ingl. Divided Christendom. A Catholic  Study of the
Problem of Rennion, Geoffrey Bles: The Centenary Press, London 1939.

2Parlando dell’ecumenismo papa Leone afferma che «il Credo di Nicea puo essere la
base e il criterio di riferimento di questo cammino. Ci propone, infatti, un modello di
vera unita nella legittima diversita. Unita nella Trinita, Trinitd nell'Unitd, perché I'unita
senza molteplicita ¢ tirannia, la molteplicita senza unita ¢ disgregazione. Ia dinamica
trinitaria non ¢ dualistica, come un escludente awt-aut, bensi un legame coinvolgente, un
et—et: lo Spirito Santo ¢ il vincolo di unita che adoriamo insieme al Padre e al Figlio.
Dobbiamo dunque lasciarci alle spalle controversie teologiche che hanno perso la loro
ragion d’essere pet acquisite un pensiero comune e ancor pili una preghiera comune allo

Spitito Santo, perché ci raduni tutti insieme in un’unica fede e un unico amore. [...] Come
a Nicea, questo intento sara possibile solo attraverso un paziente, lungo e talvolta difficile

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 38—



Euro-Balkan Law and Economics Review

attuale nome dell’antica Nicea, ove ha ricordato che la riconciliazione non
riguarda la sola Chiesa ma «¢ oggi un appello che proviene dall’intera

umanita afflitta da conflitti e violenze»™.

8. Relazioni senza frontiere

Queste ultime note che connotano il significato della parola «ecumenicon»
permettono di recuperare un ulteriore tratto che andrebbe considerato
quando si pensa al concilio di Nicea: quella di una relazione che non
sembra trovare confini di sorta. Lo ha detto la storia mostrando le
molteplici re/azioniche intrecciano il primo concilio ecclesiale conla cultura
del mondo antico, la politica Imperiale o le dinamiche sociali del tempo.
Lo ha recuperato il Movimento ecumenico prendendo spunto da una
parola che manteneva il suo significato pieno anche alla luce delle ferite
che il corpo ecclesiale aveva accumulato durante il suo cammino nella
storia. Lo haassunto il concilio ecumenico Vaticano Il con le sue aperture,
e piu di recente lo ha attualizzato papa Francesco facendo del suo
ecumentismo dei gesti 11 nuovo orizzonte della testimonianza cristiana comune.
Affiancando, di fatto, al lavoro teologico e di preghiera anche
quell’impegno perla costruzione della pace nel mondo che ogni discepolo
di Gesu - indipendentemente dalla sua confessione di appartenenza - ¢

chiamato a vivere come vocazione personale.

cammino di ascolto e accoglienza reciproca» (Papa leone X1V, Lettera apostolica In unitate
fidei, nel 1700° anniversario del Concilio di Nicea 12, 23 novembre 2025).

22 Papa Leone, Discorso per I'Incontro ecumenico di preghiera nei pressi degli scavi
archeologici dell’antica basilica di San Neofito.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

— 39 _



Euro-Balkan Law and Economics Review

Proprio il pontefice argentino ha mostrato alla Chiesa e al mondo che ¢
possibile tornare a recuperare il modello niceno facendo «concilioy”,
anche se, forse, in una maniera diversa. Era il 7 luglio 2017 e il santo padre
convocava a Bari tutti i capi di Chiese cristiane coinvolte nelle tensioni del
Medio-Oriente. Ci si incontrava per chiedere in preghiera «Su di te sia
pace». Ci si incontrava tutti, sconfiggendo 1600 anni di lontananze™, per
impegnarsi insieme per il dono che i popoli sofferenti implorano. Questo
nuovo modo di incontrarsi «ecumenicamente» assumeva i tratti di un diverso
modello «conciliarey, tanto che il santo padre, poco piu tardi, tornando
nella Basilica di San Nicola nell’ [ncontro con i vescovi del/ Mediterraneo, ricordava
Ievento precedente - «quella era la prima volta, dopo il grande scisma, che
eravamo futti insieme»™ - e aggiungeva: «credo che potremmo chiamare Bari
la capitale dell'unita, dell’unita della Chiesa»™.

Si tratta di eventi profetici, piccoli e allo stesso tempo molto grandi,
invisibili ma simultaneamente molto significativi. L.a straordinarieta
dell’incontro del 7 luglio 2018 ¢ stato quello di riunire dopo piu di un
millennio e mezzo #utfi - ma proprio tutti - 1 rappresentanti di Chiese

cristiane. Si ¢ trattato, dunque, di un evento pienamente ecumenico. Peril

ZE. ALBANO, I/ concilio di Bari, in O Odiges 2018,3, 3. Disponibile anche on line presso:
https://www.basilicasannicola.it/sez/6/350/ rivista-o-odigos.

24 G. CIOFFARI, 7 /uglio 2018. San Nicola, il santuario della Cristianita, in O Odjgos 2018, 3, 6-
16.

2 «Cari fratelli, sono lieto di incontrarvi e grato ad ognuno di voi per avere accettato

I'invito della Conferenza Episcopale Italiana a partecipare a questo incontro che tiunisce
le Chiese del Mediterraneo. E guardando oggi questa chiesa [la Basilica di San Nicola],
mi viene in mente l'altro incontro, quello che abbiamo avuto con i capi delle Chiese
cristiane — ortodosse, cattoliche... - qui a Bari. E la seconda volta in pochi mesi che si fa
un gesto di unita cosi: quella era la prima volta, dopo il grande scisma, che eravamo tutti
insieme; e questa ¢ una prima volta di tutti i vescovi che si affacciano sul Mediterraneo.
Credo che potremmo chiamare Bari la capitale dell'unita, dell'unita della Chiesa» (Papa
Francesco, Incontro con i vescovi del Mediterraneo, Basilica di San Nicola, 23 febbraio 2020).
26 Sull’argomento Apulia Theologica, tivista della Facolta Teologica Pugliese, dedichera il
secondo numero del 2026 con specifici approfondimenti storici e teologici.

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

_ 40—


https://www.basilicasannicola.it/sez/6/350/rivista-o-odigos

Euro-Balkan Law and Economics Review

fatto di radunare tutti gli esponenti della Chiesa. Peril fatto di aver messo
a tema un argomento che riguarda il mondo e non solo le assemblee
ecclesiali. Per il fatto di aver riconosciuto il bisogno che ogni cultura e
societa ha bisogno della pace. E stato un evento ecumenico e forse tale
evento potrebbe essere definito anche «concilion. Perché ha inteso essere
luogo di incontro. Perché ha inteso «ri-conciliare» laddove le vicende della
storia hanno allontanato. Che sia il «ti-conciliare» ## nuovo - e attuale -
significato di «concilio»? Che sia la ricerca della pace I'eredita dell’evento

di Nicea...?

Eunro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583
pp. 26-41

_41—



