
 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 26 – 

 

Data di pubblicazione: 23 gennaio 2026 

 

 

EMMANUEL ALBANO 

 

Il concilio di Nicea crocevia di relazioni 

 

The Council of Nicaea as a Crossroads of Relationships 

 

 

ABSTRACT: L’articolo si propone di tratteggiare le varie dimensioni che 

hanno connotato l’evento del primo Concilio ecumenico - quello di Nicea 

del 325 - per mostrarne le diverse relazioni che esso ha intessuto non solo 

all’interno del mondo ecclesiale, ma anche con tutta l’ecumene del tempo. 

Da questa molteplicità di linee - relazioni - e dalla lettura di alcuni eventi 

ecclesiali contemporanei è forse possibile scorgere una linea per poter 

cogliere qualcuna delle realistiche coniugazioni dell’evento conciliare oggi. 

Un evento che potrebbe non passare - o anche essere passato - tanto 

distante dalle vite quotidiane. 

 

The paper aims to outline the various dimensions that characterized the 

event of the first ecumenical council - the Council of Nicaea in 325 - to 

highlight the different relationships it wove, not only within the ecclesial 

world but also with the wider oikumene of its time. From this multiplicity 

of lines - that is, relationships - and through the reading of certain 

contemporary ecclesial events, it may be possible to discern a path for 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 27 – 

grasping some realistic ways of reinterpreting the conciliar event today. An 

event that might not be - or might not have been - so distant from 

everyday life. 

 

PAROLE CHIAVE: Concilio; Nicea; relazioni; eresia; ecumenico 

KEYWORDS: Council; Nicaea; relationships; heresy; ecumenical 

 

SOMMARIO: 1. Introduzione: la categoria di «relazione» per leggere Nicea. 

- 2. Relazione tra le chiese particolari e la chiesa universale: la parola sinodo. 

- 3. Relazione tra Impero romano e Chiesa: la parola ecumenico. - 4. 

Relazione tra linguaggio greco e fede cristiana: la parola homoousios. - 5. 

Relazione tra cultura greca e fede cristiana: l’«Unigenito generato dal 

Padre». - 6. Relazione tra la verità singola e la Verità che è Cristo: la parola 

eresia. - 7. Relazione tra passato e presente: ecumenismo. - 8. Relazioni senza 

frontiere 

 

 

1. Introduzione: la categoria di «relazione» per leggere Nicea 

 

Scrivere un articolo su Nicea alla fine di questi anni così intensi dal punto 

di vista della riflessione su tale straordinario evento che ha segnato la vita 

della Chiesa e del mondo circostante è impresa più che ardua. Sono tanti, 

infatti, i convegni di studio che ne hanno approfondito i suoi molteplici 

aspetti, e cominciano a essere numerosi anche gli studi che provano a 

mettere ordine tra i suddetti contributi. Non sarà dunque questa la linea 

percorribile in questo lavoro, che intende invece mettere in luce l’evento 

del concilio di Nicea con la categoria di «relazione».  



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 28 – 

Aristotele considerava la relazione come accidente della sostanza, cioè 

come predicamento del soggetto1. Più recentemente la scuola 

personalistica ha definito la relazionalità come la struttura fondante e 

trascendentale del soggetto. Da questo punto di vista parlare della 

categoria di relazione in rapporto al concilio di Nicea significa provare a 

definire l’ampiezza delle dimensioni che lo abbracciano e che dunque ne 

costituiscono l’identità. Proveremo, anche se brevemente, a tracciare 

qualche linea che possa descrivere le relazioni che l’evento Nicea 

attraversa. Per fare questo utilizzeremo qualche parola specifica che possa 

individuare e connotare le diverse relazioni che hanno intrecciato l’evento 

niceno. 

 

 

2. Relazione tra le chiese particolari e la chiesa universale: la parola 

sinodo 

 

La prima parola che connota l’evento di Nicea è certamente σύνοδος, a cui 

corrisponde il latino concilium. Si tratta di un termine usato in ambito greco 

per descrivere l’organo legislativo della lega achea (280 a.C. -146 a.C.), 

anche se più specificamente all’interno dei contesti ecclesiali ha assunto il 

significato di incontri che avevano lo scopo di  definire dal punto di vista 

teologico o disciplinare le questioni interne delle singole chiese. La 

straordinarietà del concilio niceno deriva da una particolare crisi che aveva 

investito le comunità ecclesiali. Con il crescere delle connessioni 

interecclesiali ci si rendeva conto della insufficienza dei sinodi locali per 

 
1 «Quando qualcosa si predica (κατηγορήται) di qualcos'altro come di un soggetto, tutto 

'ciò che si dice del predicato* si dirà anche del soggetto» (Aristotele, Le categorie, 3 in Id., 

Organon, Bompiani 2016). 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 29 – 

affrontare questioni che inevitabilmente in contesti diversi restituivano 

deliberazioni anche molto distanti tra loro. In gioco c’era il cammino 

comune (σύν - ὀδός appunto) della Chiesa, e dunque la sua unità. 

Si avvertiva, cioè, sempre più la necessità di una riunione che potesse 

mettere in relazione tutte le realtà ecclesiali e che avesse una validità 

accettata da tutti. La Chiesa lo aveva compreso dal punto di vista teologico: 

la nota dell’«unità» del corpo di Cristo - derivante da Dio - si rifletteva sulla 

sua «cattolicità»2. Altro termine, questo, che doveva avere una importante 

evoluzione semantica all’interno della Chiesa e che doveva indicare quella 

realtà universale che si ritrova in ogni luogo particolare.  

Tale postulato teologico doveva rinvenire forme di esercizio concreto che 

trovarono nel sinodo uno strumento di cui la Chiesa non ha potuto più 

fare a meno. Il concilio divenne, sempre più a larga scala, il modo per 

vivere l’universalità dell’unica Chiesa di Cristo nelle sue ampie diversità 

che andavano sempre più consolidandosi già all’inizio del IV secolo.  

 

 

3. Relazione tra Impero romano e Chiesa: la parola ecumenico 

 

Seconda parola che identifica il concilio di Nicea è certamente l’aggettivo 

«ecumenico». Derivato dal participio medio-passivo del verbo greco οἰκέω 

- abitare -, l’aggettivo οἰκουμενικός indica innanzitutto il mondo abitato, 

l’ecumene. Cioè il mondo conosciuto da coloro che vivevano all’interno 

dell’Impero romano. Non sorprende, dunque, che questa parola sia stata 

accostata per la prima volta al concilio niceno da Eusebio di Cesarea, che 

 
2 Per un primo approfondimento su questo sviluppo rimandiamo al nostro: E. Albano, 

Dalla Chiesa al Regno. Note per un possibile itinerario di comprensione degli ultimi quattro articoli del 

credo niceno-costantinopolitano, in Id. (cur.), Noi crediamo nella Chiesa, Una Santa Cattolica e 

Apostolica, Città Nuova, Roma 2021, 15-22. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 30 – 

vi partecipò in prima persona, e che nel suo uso intendeva indicare che 

l’imperatore Costantino «convocò un concilio ecumenico 

(σύνοδονοἰκουμενικὴνσυνεκρότει), invitando, con lettere ossequiose, i 

vescovi ad affrettarsi a darsi convegno da ogni luogo della terra 

(ἀπανταχόθεν)»3.  

La relazione tra l’aggettivo «ecumenico» e l’avverbio «ovunque» non dice, 

tuttavia, ancora la profondità di questo termine. Entrambi, infatti, sono 

implicitamente riferiti a un contesto geografico che fa direttamente 

riferimento all’autorità imperiale. È essa che definisce i confini 

dell’«ovunque», che sono - al momento in cui scrive Eusebio - gli stessi 

che contraddistinguono la collocazione della Chiesa. È essa, inoltre, che 

ha la forza per poter convocare una riunione così ampia e per poter 

garantire il rispetto delle decisioni prese. Insomma, quando l’imperatore si 

definiva davanti ai prelati ecclesiali come ἐπίσκοπος τῶνἐκτός4, stava 

parlando di una certa autorità che egli si sentiva in qualche modo di 

estendere sulla Chiesa5.  

Ricordare questo, tuttavia, non basta. Le parole, proprio come i popoli, 

hanno una storia. E la storia della parola «ecumenico» avrebbe raccontato 

di una modifica di significato che affiancava - senza potersene veramente 

distaccare6 - al significato geografico politico anche uno più nettamente 

ecclesiale. Tanto che il concilio ecumenico Niceno II (787 d.C.) definendo 

i criteri per il riconoscimento di un concilio ecumenico ne elencava non 

 
3 Eusebio, Vita Constantinii III,6,1, in L. Franco (cur.), Eusebio di Cesarea. Vita di Costantino. 

Testo greco a fronte, Bur Rizzoli, Milano 2009. 
4 Eusebio di Cesarea, Vita Constantini, 4, 24. 
5 Sul discusso ruolo di Costantino nel concilio di Nicea si veda il contributo: E. Prinzivalli,  

«Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale», in E. Albano - V. Limone 

(cur.), Le molte vie per Nicea, Apulia Theologica 2/2024, EDB, 433-448. 
6 Per un’analisi più dettagliata su questo argomento rimandiamo al nostro: Nicea concilio 

ecumenico? La complessità di un evento, di prossima pubblicazione presso Rivista di Studi 

Ecumenici 2025-02.  



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 31 – 

solo la partecipazione dei principali patriarchi della Pentarchia, ma anche 

la ricezione universale da parte delle Chiese.  

I due significati, anche al giorno d’oggi, non sembrano così facilmente 

scindibili. E continuano a porre davanti agli occhi del credente la presenza 

di una Chiesa che, pur non appartenendo «al» mondo, non può fare a 

meno di essere «nel» mondo. 

 

 

4. Relazione tra linguaggio greco e fede cristiana: la parola 

homoousios 

 

La relazione tra le Chiese e della Chiesa universale con l’Impero non, 

tuttavia, è solo questione di carattere politico o ecclesiologico. Nicea 

insegna che il concilio fu evento che dovette fare i conti con un’altra 

fusione i orizzonti: quella culturale. Non è un mistero che la fede cristiana 

sia nata in un ambiente di cultura semitica, che, seppur ellenizzata, aveva 

caratteri propri. Neanche è difficile cogliere come ben presto questo 

ambiente fu travalicato per portare il messaggio al mondo gentile. La vera 

difficoltà sta nell’avvicinarsi al processo di osmosi che vide le due culture 

confrontarsi a partire dal medesimo messaggio. Le teologie che ne 

derivarono ebbero dunque due grandi connotazioni: quella di matrice 

giudaica e quella di matrice greca.  

Manlio Simonetti ha mostrato nel suo magistrale La crisi ariana del IV secolo7 

che Nicea sancì lo scontro definitivo delle due teologie e l’affermazione 

prevalente della matrice greca. Uno - non certamente l’unico - indizio di 

questo passaggio fu l’adozione all’interno del simbolo niceno del termine 

homoousios. Di fronte a una questione teologica che aveva diviso le Chiese 

 
7 Cf. M. SIMONETTI, La crisi ariana nel IV secolo, IPA 1975, 9 ss. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 32 – 

cristiane nelle loro diverse interpretazioni della fede nel Figlio di Dio è 

estremamente significativo che la soluzione che l’assemblea conciliare fu 

rinvenuta mediante l’uso di una parola - homoousios appunto - estraneo alle 

Scritture sacre. Un termine di origine aristotelica che aveva un tenore 

totalmente diverso dal linguaggio che le Scritture giudaico-cristiane 

usavano per descrivere la fede8.  

Senza entrare ancora nella questione teologica qui interessa sottolineare 

come i padri conciliari abbiano rinvenuto la necessità di usare parole nuove 

per dire la fede. O meglio la necessità di affiancare a un linguaggio emico - 

appartenente cioè all’orizzonte culturale degli scritti sacri -, un linguaggio 

etico, appartenente cioè a quella cultura greca all’interno della quale il 

dibattito teologico era entrato. 

Si tratta di un dato estremamente significativo. Esso mostra che la fede 

parla molti linguaggi che oscillano nella diversità delle culture e nel tempo 

che le attraversa. Anche oggi, nella comprensione della fede, non è 

possibile fare a meno di calarsi sui linguaggi di coloro che l’hanno 

tramandata, senza mancare di considerare i linguaggi del tempo e della 

cultura odierna. Senza questa fusione non sarebbe possibile un 

intendimento del presente e attuale del credo. 

 

 

5. Relazione tra cultura greca e fede cristiana: l’«Unigenito generato 

dal Padre» 

  

Siffatta fusione di orizzonti non è tuttavia priva di criteri. Basterebbe 

confrontare la relazione Padre-Figlio configurata dal credo Niceno con le 

 
8 Su questo argomento rimandiamo all’articolo di V. Limone, I filosofi e l’homoousios, 

prima e dopo Nicea, in E. ABANO, V. LIMONE (cur.), Apulia Theologica, 2/2024, EDB, 361-

372. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 33 – 

omologhe relazioni così come erano state comprese nella cultura 

mitologica greca per osservarne le abissali differenze. Esiodo narra, ad 

esempio, che Cronos, Dio del tempo, aveva l’abitudine di divorare il suoi 

figli. Aveva saputo «infatti da Gaiaeda Urano stellato - sua madre e suo 

padre - cheera fato per lui di soccombere per mano di un suo proprio 

figlio»9. Dopo aver spodestato il padre e aver sposato la sorella Rea, egli 

sistematicamente usava uccidere i suoi figli per timore di essere a sua volta 

spodestato. La profezia, tuttavia, non tardò a realizzarsi e lo fece per mano 

di Zeus che Rea, colma di dolore, aveva nascosto alla vista del marito.  

Non molto diversa è la vicenda - raccontata da Sofocle - che avviene tra 

uomini. Nell’Edipo Re la relazione tra padre e figlio è configurata dalle 

parole di Apollo. Questi profetizza a Laio e Giocasta, genitori di Edipo, 

che il loro figlio avrebbe ucciso il padre, mentre annuncia allo stesso Edipo 

una sorte sciagurata: che lo stesso riporta: «avrei dovuto congiungermi con 

mia madre e generare una stirpe insopportabile agli occhi degli umani, e 

sarei stato l'assassino del padre che mi aveva messo al mondo»10. 

Non si tratta di modelli estinti nel passato se si pensa che Sigmund Freud 

usò quest’ultimo racconto per spiegare un meccanismo ontogenetico che 

attraversa una delle fasi cruciali di crescita di ogni uomo. Con il complesso di 

Edipo il padre della psicanalisi descrive quel desiderio psico-sessuale per il 

genitore del sesso opposto e di rivalità e gelosia verso il genitore dello 

stesso sesso. Partendo da questo assunto, Freud rilesse anche la storia del 

cristianesimo - e dunque della relazione Padre-Figlio in Dio - in una 

maniera del tutto diversa da quella che è la narrazione dei vangeli. Per 

Freud infatti «l’innovazione religiosa» cristiana, anche se «volta 

apparentemente alla riconciliazione col Dio Padre, fini col detronizzarlo e 

 
9 Esiodo, La Teogonia 460-465, in Id., Tutte le opere e i frammenti, Bompiani 2009, 460-465. 
10 Sofocle, Edipo Re 790, in Eschilo-Sofocle-Euripide, Tutte le tragedie, Bompiani 2013. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 34 – 

sopprimerlo. Il giudaismo era stato una religione del Padre, il cristianesimo 

diventò una religione del Figlio»11. 

Con maggiore lucidità storica René Girard ha potuto riconoscere che i 

vangeli esprimono un chiaro punto di rottura rispetto a questi miti 

arcaici12. Nei primi la figura di Gesù si esprime verso il Padre in una 

specialissima relazione di piena «unità» (cf. Gv 10,30) e di riconoscimento 

della sua «maggior grandezza» (cf. Gv 14,28). La teologia cristiana ha a 

lungo ragionato per comprendere il mistero di una comunione così 

perfetta da mantenere l’ordine e l’unità. Il concilio di Nicea l’ha spiegata 

con la parola homoousios, ma anche dicendo che Cristo è il «figlio di Dio, 

generato unigenito dal Padre». Commentando il simbolo niceno - e 

preparando così la formulazione definitiva del simbolo di Nicea-

Costantinopoli - Basilio vescovo di Cesarea definisce la relazione tra Padre 

e Figlio con la parola sun-taxis13. In lingua italiana essa dovrebbe essere 

tradotta con «sintassi», o anche «co-ordinazione». Si tratta, in altre parole, 

del riconoscimento di un ordine che rispetta la relazione Padre-Figlio e che 

tuttavia non smette mai di essere con. Non smette, cioè, di esprimere quella 

 
11 S. FREUD, Mosée la religione monoteistica, III, in S. FREUD, Opere 1930-38, Boringhieri 1979, 

409. 
12 Sono diversi i testi della letteratura girardiana che trattano di questo argomento. Tra 

essi si veda: R. GIRARD, La violence et le sacré, Grasset, Paris 1972, trad. it. La violenza e il 

sacro, Adelphi 1980; Des choses cachées depuis la fondation du monde, Recherches avec Jean-Michel 

Oughourlian et Guy Lefort, Grasset 1978, trad. it. Delle cose nascoste sin dalla fondazione del mondo, 

Adelphi 1983; Le bouc émissaire, Grasset, Paris 1982; tr. it. Il capro espiatorio, Adelphi 2018; 

Are the Gospels mythical?, in First things, April 1996, 27-31; Je vois Satan tomber comme l’éclair, 

Grasset 1999; tr. it. Vedo Satana cadere come la folgore, Adelphi 2001; Le sacrifice, Éditions de 

la Bibliothèque nationale de France, Paris 2003, tr. it. Il sacrificio, Raffaello Cortina 2004. 
13Per approfondire qiuesto aspetto si veda: J. P. LIEGGI, «La comunione nella logica della 

sintassi. Alla riscoperta di una intuizione di Basilio di Cesarea in dialogo con Iannis 

Zizioulas», in A. GABRIELLI, G. MESSUTI (edd.), Ecclesiologie di comunione nella Chiesa antica 

(I-III sec.). Presupposti per gli sviluppi ecclesiologici, Ecumenica Editrice, Bari 2019, 149. Per 

approfondire il tema si veda: J. P. LIEGGI, La sintassi trinitaria. Al cuore della grammatica della 

fede, Aracne, Roma 2016. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 35 – 

piena comunione che indica che Padre e Figlio non semplicemente sono 

della stessa natura - al modo di due esseri dello stesso genere -, ma sono la 

stessa natura. Essi sono con-sustanziali, pur rimanendo persone distinte. 

Espressione di un amore inconcepibilmente forte e delicato, che unisce 

perfettamente mantenendo l’individualità delle Persone amanti.  

 

 

6. Relazione tra la verità singola e la Verità che è Cristo: la parola 

eresia 

 

Si comprende che siffatta complessa articolazione ha richiesto lunghe 

riflessioni e discussioni non facili all’interno della compagine ecclesiale. Da 

questo punto di vista Nicea è il primo punto fermo universalmente 

riconosciuto all’interno della Chiesa che fissa i termini di una teologia che 

aveva bisogno di coniugare la fede nell’unicità divina, eredità del 

monoteismo ebraico, e la rivelazione del Figlio che manifesta la sua 

divinità. Non si trattava di una questione nuova. Già Origene agli inizi del 

III secolo nel suo Commento a Giovanni provava a «trovare una soluzione 

alla difficoltà che turba molti, i quali vorrebbero conservare l’amor di Dio, 

ma per il timore di affermare due dèi incappano all’estremo opposto in 

dottrine false ed empie»14. 

Prima dell’alessandrino era stato Giustino colui che aveva per la prima 

volta usato il termine αἵρεσιςper designare una dottrina eterodossa15. Il 

primo significato della parola, infatti, sia nelle scuole filosofiche greche che 

nell’ambito giudaico, designava semplicemente una delle tante 

 
14 Origene, Commento a Giovanni2, 16, UTET, 1968. 

15 Su questo è imprescindibile il lavoro di A. LE BOULLUEC, La notion d’hérésie dans la 

littérature grecque (IIe-IIIe siècles), Tome I, De Justin à Irénée, Brepols, Turnhout 1985. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 36 – 

interpretazioni della fede comune. Gli Atti degli Apostoli lo testimoniano 

per il gruppo dei Sadducei (At 5,17), come anche dei Farisei (At 15,5) e 

finanche dei discepoli di Gesù (At 24,5).  

Lo spostamento del significato del termine indicava, dunque, una nuova 

necessità all’interno di una comunità ecclesiale le cui dimensioni stavano 

crescendo enormemente, abbracciando prospettive etniche, culturali e 

sociali anche molto diverse tra loro16. Siffatta diversità aveva prodotto 

un’ampissima - decisamente non comune per l’epoca17 - produzione 

teologica, le cui correnti interpretative erano dunque spesso molto distanti 

tra loro. Non sempre tale distanza significava incompatibilità. Altre volte 

essa appariva decisamente inconciliabile. Gli scritti polemici, i dibattiti, le 

assemblee ecclesiali ebbero la funzione di risolvere tali incompatibilità a 

livello più o meno locale.  

L’evento di Nicea fu, invece, rivelatore di una complessità e ampiezza delle 

divergenze che aveva ben presto superato il livello di diffusione 

particolare, per raggiungere le dimensioni che erano quelle dei confini 

dell’Impero. Sbaglieremmo se pensassimo, dunque, che la questione 

nicena ebbe come controverso protagonista il solo Ario e la Chiesa di 

 
16 Per un primo approccio sulla complessità del problema rimandiamo al nostro: The 

parting of the races. Il pensiero di Giustino tra cristiani, giudei e gentili, Studium 2025. 
17 «Ed è proprio nella precoce e sempre crescente produzione teologica che va individuata 

la specificità sul lungo termine del cristianesimo rispetto alla religione greca e romana, 

basata essenzialmente sulla ripetitività del rito e priva di un corpo dottrinale, e rispetto 

alla stessa matrice giudaica. In effetti questo è il punto: perché la religione cristiana ha 

avvertito l'esigenza di una riflessione teologica, unica tra le religioni diffuse nel bacino del 

Mediterraneo e nel Vicino Oriente? Provando a dare una plausibile risposta 

all'interrogativo, innanzitutto rileviamo che, a differenza dei culti cosiddetti pagani e della 

religione giudaica, quella cristiana è stata una religione fondata, e l'aver tratto origine dalla 

religione giudaica le ha imposto fin dall'inizio la necessità di chiarire il suo rapporto con 

quella, in dimensione sempre più polemica a mano a mano che la presenza crescente dei 

gentili nelle comunità che proletticamente definiamo cristiane rendeva sempre più 

difficoltoso e problematico quel rapporto, fino alla rottura completa» (M. SIMONETTI, E. 

PRINZIVALLI, La teologia degli antichi cristiani, Morcelliana 2012, 10). 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 37 – 

Alessandria. Attorno alla sua proposta filosofico-teologica le Chiese - 

soprattutto quelle orientali - si erano schierate variamente formando una 

gradazione di posizioni che necessitavano di punti di riferimento chiari. E 

soprattutto comuni.  

Non si trattava di inventare nulla, ma di trovare le giuste proporzioni tra 

le affermazioni teologiche. D’altronde la parola eresia nel suo significato 

etimologico diceva proprio questo: essa costituiva una «scelta» che 

cogliendo una parte della verità, ne trascurava altri aspetti. Per questo una 

delle prospettive da cui osservare il lavoro teologico operato al concilio di 

Nicea fu quello della relazione. Anche la relazione tra i vari elementi 

teologici che costituivano la Verità di Cristo, la Verità che è Cristo. 

 

 

7. Relazione tra passato e presente: ecumenismo 

 

Non si fa fatica a immaginare che siffatta complessità fu causa di 

incomprensioni, allontanamenti, esclusioni e divisioni. È bene subito dirlo: 

Nicea non fu causa di scismi ecclesiali, come ad esempio il terzo e quarto 

concilio ecumenico (di Efeso 431 e Calcedonia 451). Fu però motivo di 

condanna per Ario e la sua dottrina, come per tutti coloro che si 

rifiutarono di ricusarla. Va dunque detto che l’istituzione del concilio 

«ecumenico» permise alla Chiesa di vivere a pieno la sua universalità e 

unità. Come anche di lavorare in modo ampio sulla definizione della sua 

dottrina. Da quel momento in poi non fu più possibile tornare indietro 

sulla metodologia di lavoro comune - sinodale - che ne contraddistinse la 

storia. All’interno di quest’ultima bisogna dire che i concili furono anche 

sede di dinamiche non sempre ispirate alla ricerca della verità e della carità.  



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 38 – 

A partire da questo aspetto, vale la pena tornare sulla parola «ecumenico» 

per riflettervi ancora un po’. Tale termine ha, infatti, assunto nel tempo 

anche un valore diverso da quello che storicamente lo aveva connotato. Lo 

aveva ispirato il Movimento ecumenico, sorto nel XIX secolo per 

rimediare allo scandalo delle divisioni cristiane che ne frenavano la 

testimonianza verso il mondo18. Lo aveva spiegato Yves Congar che, 

donando la sua vita per la causa dell’unità della Chiesa, aveva «riscattato»19 

questo termine facendolo diventare simbolo di una tensione che provava 

a ricucire le ferite dell’unità ecclesiale. Era il 1937 e, nel suo primo lavoro 

-Chrétiens désunis. Principes d’un «œcumenisme» catholique20 - il teologo 

domenicano faceva emergere una nuova dimensione del termine 

«ecumenico». Essa manteneva il suo senso di unità ecclesiale, anche se 

contestualizzandolo all’interno della storia della Chiesa che portava con sé 

tante ferite che ne avevano separato il corpo ecclesiale. 

In questo senso Nicea rimane un concilio pienamente ecumenico. Lo ha 

recuperato papa Leone nella sua recentissima Lettera apostolica In unitate fidei, 

nel 1700° anniversario del Concilio di Nicea21, come anche nella visita a Iznik, 

 
18 Cf. T.F. ROSSI, Manuale di ecumenismo, Queriniana 2012, 203-274. 
19 Cf. M. MARIANI, Yves Congar e il riscatto di tre parole conciliari, Il Margine 32, 2/2012, 25-

35. 
20 Les éditions du Cerf, Paris, 1937; tr. ingl. Divided Christendom. A Catholic  Study of the 

Problem of Reunion, Geoffrey Bles: The Centenary Press, London 1939. 
21Parlando dell’ecumenismo papa Leone afferma che «il Credo di Nicea può essere la 

base e il criterio di riferimento di questo cammino. Ci propone, infatti, un modello di 

vera unità nella legittima diversità. Unità nella Trinità, Trinità nell’Unità, perché l’unità 

senza molteplicità è tirannia, la molteplicità senza unità è disgregazione. La dinamica 

trinitaria non è dualistica, come un escludente aut-aut, bensì un legame coinvolgente, un 

et–et: lo Spirito Santo è il vincolo di unità che adoriamo insieme al Padre e al Figlio. 

Dobbiamo dunque lasciarci alle spalle controversie teologiche che hanno perso la loro 

ragion d’essere per acquisire un pensiero comune e ancor più una preghiera comune allo 

Spirito Santo, perché ci raduni tutti insieme in un’unica fede e un unico amore. [...] Come 

a Nicea, questo intento sarà possibile solo attraverso un paziente, lungo e talvolta difficile 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 39 – 

attuale nome dell’antica Nicea, ove ha ricordato che la riconciliazione non 

riguarda la sola Chiesa ma «è oggi un appello che proviene dall’intera 

umanità afflitta da conflitti e violenze»22. 

 

 

8. Relazioni senza frontiere 

 

Queste ultime note che connotano il significato della parola «ecumenico» 

permettono di recuperare un ulteriore tratto che andrebbe considerato 

quando si pensa al concilio di Nicea: quella di una relazione che non 

sembra trovare confini di sorta. Lo ha detto la storia mostrando le 

molteplici relazioni che intrecciano il primo concilio ecclesiale con la cultura 

del mondo antico, la politica Imperiale o le dinamiche sociali del tempo. 

Lo ha recuperato il Movimento ecumenico prendendo spunto da una 

parola che manteneva il suo significato pieno anche alla luce delle ferite 

che il corpo ecclesiale aveva accumulato durante il suo cammino nella 

storia. Lo ha assunto il concilio ecumenico Vaticano II con le sue aperture, 

e più di recente lo ha attualizzato papa Francesco facendo del suo 

ecumenismo dei gesti il nuovo orizzonte della testimonianza cristiana comune. 

Affiancando, di fatto, al lavoro teologico e di preghiera anche 

quell’impegno per la costruzione della pace nel mondo che ogni discepolo 

di Gesù - indipendentemente dalla sua confessione di appartenenza - è 

chiamato a vivere come vocazione personale.  

 
cammino di ascolto e accoglienza reciproca» (Papa leone XIV, Lettera apostolica In unitate 

fidei, nel 1700° anniversario del Concilio di Nicea 12, 23 novembre 2025). 
22 Papa Leone, Discorso per l’Incontro ecumenico di preghiera nei pressi degli scavi 

archeologici dell’antica basilica di San Neofito. 



 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 40 – 

Proprio il pontefice argentino ha mostrato alla Chiesa e al mondo che è 

possibile tornare a recuperare il modello niceno facendo «concilio»23, 

anche se, forse, in una maniera diversa. Era il 7 luglio 2017 e il santo padre 

convocava a Bari tutti i capi di Chiese cristiane coinvolte nelle tensioni del 

Medio-Oriente. Ci si incontrava per chiedere in preghiera «Su di te sia 

pace». Ci si incontrava tutti, sconfiggendo 1600 anni di lontananze24, per 

impegnarsi insieme per il dono che i popoli sofferenti implorano. Questo 

nuovo modo di incontrarsi «ecumenicamente» assumeva i tratti di un diverso 

modello «conciliare», tanto che il santo padre, poco più tardi, tornando 

nella Basilica di San Nicola nell’Incontro con i vescovi del Mediterraneo, ricordava 

l’evento precedente - «quella era la prima volta, dopo il grande scisma, che 

eravamo tutti insieme»25 - e aggiungeva: «credo che potremmo chiamare Bari 

la capitale dell’unità, dell’unità della Chiesa»26. 

Si tratta di eventi profetici, piccoli e allo stesso tempo molto grandi, 

invisibili ma simultaneamente molto significativi. La straordinarietà 

dell’incontro del 7 luglio 2018 è stato quello di riunire dopo più di un 

millennio e mezzo tutti - ma proprio tutti - i rappresentanti di Chiese 

cristiane. Si è trattato, dunque, di un evento pienamente ecumenico. Per il 

 
23E. ALBANO, Il concilio di Bari, in O Odigos 2018,3, 3. Disponibile anche on line presso: 

https://www.basilicasannicola.it/sez/6/350/rivista-o-odigos. 
24 G. CIOFFARI, 7 luglio 2018. San Nicola, il santuario della Cristianità, in O Odigos 2018, 3, 6-

16. 

25 «Cari fratelli, sono lieto di incontrarvi e grato ad ognuno di voi per avere accettato  

l’invito della Conferenza Episcopale Italiana a partecipare a questo incontro che riunisce 

le Chiese del Mediterraneo. E guardando oggi questa chiesa [la Basilica di San Nicola], 

mi viene in mente l’altro incontro, quello che abbiamo avuto con i capi delle Chiese 

cristiane – ortodosse, cattoliche… - qui a Bari. È la seconda volta in pochi mesi che si fa 

un gesto di unità così: quella era la prima volta, dopo il grande scisma, che eravamo tutti 

insieme; e questa è una prima volta di tutti i vescovi che si affacciano sul Mediterraneo .  

Credo che potremmo chiamare Bari la capitale dell’unità, dell’unità della Chiesa» (Papa 

Francesco, Incontro con i vescovi del Mediterraneo, Basilica di San Nicola, 23 febbraio 2020). 
26 Sull’argomento Apulia Theologica, rivista della Facoltà Teologica Pugliese, dedicherà il 

secondo numero del 2026 con specifici approfondimenti storici e teologici.  

https://www.basilicasannicola.it/sez/6/350/rivista-o-odigos


 

Euro-Balkan Law and Economics Review n. 1/2026 ISSN: 2612-6583 

pp. 26-41 

– 41 – 

fatto di radunare tutti gli esponenti della Chiesa. Per il fatto di aver messo 

a tema un argomento che riguarda il mondo e non solo le assemblee 

ecclesiali. Per il fatto di aver riconosciuto il bisogno che ogni cultura e 

società ha bisogno della pace. È stato un evento ecumenico e forse tale 

evento potrebbe essere definito anche «concilio». Perché ha inteso essere 

luogo di incontro. Perché ha inteso «ri-conciliare» laddove le vicende della 

storia hanno allontanato. Che sia il «ri-conciliare» un nuovo - e attuale - 

significato di «concilio»? Che sia la ricerca della pace l’eredità dell’evento 

di Nicea...? 

 


