
 

Rinascite della modernità, n. 5 (2025), 177-195 

Elisa Tinelli 

Francesco Guicciardini e la 
fortuna dell’opera sua: le 
traduzioni latine della Storia 
d’Italia 

1. Curione e la traduzione latina della Storia d’Italia 

ra gli esuli italiani religionis causa che, a partire dagli anni Quaranta 
del Cinquecento, giunsero a Basilea, crocevia delle principali espe-
rienze di rinnovamento religioso che in Italia, in ragione della pres-

sione inquisitoriale e, in seguito, della repressione post-tridentina, non po-
terono prosperare e avere seguito, Celio Secondo Curione1 fu senz’altro 
un personaggio di spicco. Presente a Lucca fra il 1541 e il 1542, nel mo-
mento di massima accelerazione del movimento di Riforma che coinvolse 
la «città infetta», come l’ha definita Simonetta Adorni-Braccesi,2 Curione 
vi conobbe gli uomini che avrebbe poi ritrovato nell’esilio, gli agostiniani 
Pietro Martire Vermigli, Paolo Lazise, Celso Martinenghi e Gerolamo 
Zanchi, e condivise la sorte di questo gruppo, che la repressione colpì 
nell’estate del 1542. Approdato in Svizzera, restò a Losanna dal 1542 al 
1546 come praefectus studiorum, per poi spostarsi a Basilea, ove ottenne la 
cattedra di retorica che avrebbe conservato per ventitré anni, fino alla 
morte. La sua casa basileese divenne punto di riferimento dei fuggiaschi 
italiani – Pietro Paolo Vergerio, Lelio Sozzini, Matteo Gribaldi Moffa e 
Bernardino Ochino, per citare solo alcuni nomi – e per la grande editoria 
cittadina Curione lavorò attivamente e con continuità. 

È in questo quadro che si colloca la collaborazione dell’esule piemon-
tese con lo stampatore lucchese Pietro Perna il quale, a sua volta, era 
giunto a Basilea agli inizi del 1543 e aveva dato avvio alla sua attività di 
tipografo in proprio, insieme ad Heinrich Petri e Johannes Oporinus, fra 
il 1557 e il 1558:3 l’impresa avrebbe continuato ad essere operativa fino 
alla morte di Perna, avvenuta nell’agosto del 1582, e avrebbe pubblicato 

 
1 Vd. A. Biondi, Curione, Celio Secondo, in Dizionario biografico degli Italiani, XXXI, Roma 
1985, 443-449 e il sempre prezioso D. Cantimori, Eretici italiani del Cinquecento, Firenze 
1939, passim (in part. 103-122). Da ultimo, vd. L. Biasiori, L’eresia di un umanista. Celio 
Secondo Curione nell’Europa del Cinquecento, Roma 2015. 
2 Vd. S. Adorni-Braccesi, «Una città infetta». La Repubblica di Lucca nella crisi religiosa del 
Cinquecento, Firenze 1994. 
3 Su Pietro Perna vd. L. Perini, La vita e i tempi di Pietro Perna, Roma 2002. 

T 



ELISA TINELLI 

 

178 

quasi quattrocento volumi, soprattutto testi classici e umanistici, testi sto-
rici e di propaganda religiosa prossima ai movimenti ereticali.4 Il frutto più 
rinomato dell’officina e, più in generale, di quell’ambiente di esuli religiosi 
italiani fu, com’è noto, la prima edizione latina del Principe di Machiavelli, 
nella traduzione del folignate Silvestro Tegli, pubblicata nel 1560, all’indo-
mani della messa all’Indice, nel 1559, delle opere del segretario fiorentino. 

Al 1566 data, invece, la traduzione latina, parimenti pubblicata da 
Perna, della Storia d’Italia di Guicciardini Caelio Secundo Curione interprete, 
presentata ai lettori con grande enfasi sin dal frontespizio: 

Habes humanissime Lector historiae scriptorem, omnibus historicis 
numeris absolutus, nulli veterum postponendum, multis seu potius omni-
bus novis fide, diligentia, prudentia, ceterisque virtutibus anteponendum. 
Nec tamen quod alii quidam eorundem temporum historiam scripserint, 
hunc supervacaneum putes. Nam praeter eas quas dixi virtutes historiae 
quibus caeteris praestat, innumera habet in rerum gestarum memoria, in 
consiliis explicandis, in hominum naturis notandis, in personis describen-
dis, in concionibus orationibusque referendis, quae in aliis desiderantur. 
Lege modo et plura ipsa reperies, quam nos polliceri possimus.5  

Gioverà notare, anzitutto, che la traduzione dell’imponente opera 
guicciardiniana è seguita, nel medesimo volume, dai Rerum Gestarum Al-
phonsi primi Regis Neapolitani di Bartolomeo Facio, in dieci libri, e dal De 
Ferdinando primo Rege Neapolitano Alphonsi filio, meglio noto come De bello 
Neapolitano, di Giovanni Pontano, in sei libri.6 La selezione dei testi è si-
gnificativa: Perna mirava, evidentemente, a offrire un quadro il più possi-
bile completo della storia italiana quattro-cinquecentesca; dopo il 1568, 
invece, si sarebbe prodotta una conversione ‘medievale’ – la definizione è 
di Leandro Perini7 – della collana storica dello stampatore, sotto la spinta 
congiunta del giurista francese Pierre Pithou e di Flacio Illirico, uno dei 
centuriatori di Magdeburgo, discepolo di Lutero e professore di ebraico. 

Interessa, in secondo luogo, esaminare la lettera di dedica della tradu-
zione, indirizzata da Curione al re di Francia Carlo IX il quale era salito al 
trono sei anni prima, all’età di dieci anni, sebbene il potere effettivo fosse 
ancora tutto nelle mani della reggente e tutrice, la madre Caterina de’ Me-
dici: Curione vi espone le ragioni della dedica, da quelle più generiche – è 
bene che i re e coloro che governano gli altri conoscano ciò che si deve 

 
4 Ivi, 397-499, per il catalogo completo.  
5 Francisci Guicciardini patricii Florentini Historiarum sui temporis libri viginti, ex italico in Latinum 
sermonem nunc primum & conversi, & editi, Caelio Secundo Curione interprete. Ad Carolum Nonum 
Galliae regem potentissimum et Christianissimum, Basileae,1566. Il nome dell’editore si ricava 
dal colophon: Basileae. Excudebat Petrus Perna suis et Heinrici Petri impensis, Anno Sa-
lutis MDLXVI, mense Martio (738). 
6 Queste opere non hanno frontespizio proprio, né note tipografiche proprie; la nume-
razione delle loro pagine è continua. 
7 Perini, La vita e i tempi…, 201. 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

179 

evitare e ciò che, al contrario, si deve perseguire nell’amministrazione dello 
stato e la storia può offrire loro tali insegnamenti non attraverso freddi 
precetti teorici, ma col vivo esempio di uomini illustri – a quelle più speci-
fiche, vale a dire il fatto che la Storia guicciardiniana offre il resoconto di 
molte delle gesta degli antenati del dedicatario, da Carlo VIII a suo padre 
Enrico II, al punto che «Francorum tantum caussa hanc scriptionem su-
scepisse videatur» (2r). La dedica al sovrano francese rappresenta un dato 
su cui riflettere: la lettera reca la data del 1° aprile 1566 e fu, pertanto, 
redatta a ridosso di un momento di importante riaffermazione della cen-
tralità della monarchia, ossia la promulgazione, ad opera del Cancelliere 
Michel de L’Hospital, della celebre ordinanza di Moulins che, nel febbraio 
1566, aveva introdotto significative limitazioni al potere dei membri del 
Parlamento e aveva ribadito, inoltre, la validità, contestata dal cardinale di 
Lorena, portavoce di Papa Pio V, dell’Editto di Amboise che, nel marzo 
1563, nel tentativo di favorire la pacificazione tra cattolici e ugonotti e di 
perseguire la paix come viatico per l’unità dello Stato, aveva concesso ai 
protestanti libertà di culto graduata a seconda della posizione giuridica de-
gli interessati, a tutto vantaggio dei nobili. Curione, come molti altri esuli 
rifugiatisi a Berna, dopo la terribile vicenda della morte sul rogo del teo-
logo spagnolo Miguel Serveto (1553), voluta dai calvinisti, aveva iniziato a 
guardare altrove, soprattutto a est, alla Polonia, in cerca di maggiore tolle-
ranza,8 e aveva iniziato a tentare di crearsi, proprio attraverso le dediche 
delle sue opere ai grandi d’Europa, una notorietà di ampio respiro, che gli 
avrebbe garantito una certa libertà d’azione e l’impunità in situazioni par-
ticolarmente critiche, ad esempio in occasione della pubblicazione dei Dia-
loghi di Bernardino Ochino.   

 
8 Si noti che anche la prima versione in latino del Principe di Machiavelli, stampata a 
Basilea il 20 marzo 1560 da Perna, non presenta la dedica a Lorenzo de’ Medici, come 
ci si potrebbe aspettare, ma una nuova dedica al cavaliere polacco Abraham Sbaski il 
quale era stato, fino a pochi anni prima, studente dell’università di Basilea e discepolo 
di Curione che ospitava di frequente studenti europei nella sua casa basileese. Ancora, 
la traduzione latina dei Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, stampata a Monbeliard 
nel 1591 dall’editore Jacques Folliet, che aveva lavorato al servizio di Perna qualche 
anno prima, e realizzata ancora una volta da un allievo di Curione, Giovanni Niccolò 
Stoppani, sarebbe stata dedicata a Jan Osmólski, magnate polacco in contatto con alcuni 
tra i pensatori più importanti del tempo. Vd. V. Lepri, Machiavelli in Polonia, in «Polska 
Akademia Nau. Stacja Naukowa w Rzymie», 3 (2014), 180-189; Ead., Per la ricezione di 
Machiavelli e di Guicciardini nella cultura diplomatica della Polonia cinque-seicentesca, in «Rinasci-
mento», 56 (2016), 283-299; in particolare, sull’attenzione verso la Polonia da parte di 
Curione e sulla sua dedica del De amplitudine al sovrano polacco, vd. G. Cozzi, Intorno 
all’edizione dell’opera di Marcantonio Sabellico, curata da Celio Secondo Curione e dedicata a Sigi-
smondo Augusto Re di Polonia, in Venezia e la Polonia nei secoli dal XVII al XIX, a cura di L. 
Cini, Venezia 1965, 165-177. 



ELISA TINELLI 

 

180 

Prezioso, ancora sotto il profilo degli apparati paratestuali, l’avviso di 
Curione Ad Lectorem, ove si trovano esposti i princìpi cui l’umanista con-
formò la sua traduzione, dando spazio a vocaboli affatto ignoti alla tradi-
zione classica, resi necessari dalla distanza del mondo moderno da quello 
antico e dai suoi usi e costumi, o, ancora, a vocaboli tratti dai modelli clas-
sici ma risemantizzati e adeguati al moderno riuso: 

Neque enim dubito aliquos fore, qui non satis sint probaturi, quod in hac 
historia vertenda, locorum, officiorum, armorum et machinarum nova vo-
cabula retinuerimus: verum si quis secum reputaverit, quanta in his rerum 
et nominum facta sit mutatio […] is sine dubio nobis aequior erit et lenior 
[…]. Deinde tanta est plerunque veterum a novis dissimilitudo, ut nisi quis 
omnis antiquitatis sit peritissimus, nihil omnino aut parum admodum sit 
in his rebus intellecturus. Dicat aliquis, utroque, et veteri et novo uti 
debueras; scilicet, ut historiam qua nihil clarius, nihil certius esse debet, aut 
obscurarem, aut mendosam facerem. Quis enim nescit, quam facile sit, in 
novis cum veteribus copulandis hallucinari? (3r) 

Si avverte, qui, un’eco della polemica che, tra fine Quattrocento e primi 
decenni del Cinquecento, aveva opposto, a proposito dell’imitatio del latino 
ciceroniano, puristi ed eclettici: questi ultimi, in particolare, avevano 
espresso il rifiuto di continuare a considerare gli autori moderni inferiori, 
non solo da un punto di vista stilistico, all’auctoritas dell’Arpinate e avevano 
parallelamente affermato il diritto dei moderni all’elaborazione di nuove 
forme espressive, che potessero veicolare contenuti nuovi nella maniera 
più adeguata, vale a dire con la medesima efficacia e capacità di persua-
sione che avevano contraddistinto l’oratoria di Cicerone. Erasmo, nel dia-
logo Ciceronianus (1528), aveva preso di mira il pedante tutto intento a va-
lutare la perfetta rispondenza di ogni singola parola adoperata nei suoi 
scritti con l’uso dell’Arpinate e, sulla base della teoria del decorum e dell’ap-
tum, aveva sottolineato con forza che, essendo la condizione del mondo 
attuale del tutto dissimile da quella dei tempi di Cicerone, dal momento 
che erano mutati la religione, le forme del potere, le magistrature, lo Stato, 
le leggi, i costumi, gli studi e ogni altra cosa, non era pensabile affrontare 
ogni possibile argomento parlando alla maniera di Cicerone.9 Erasmo era 
morto a Basilea nel 1536: la sua eredità rappresentava ancora, trent’anni 
più tardi, un lascito prezioso, che Curione, nonostante le tirate antiera-
smiane del suo Pasquillus, seppe ben mettere a frutto, anche grazie alla me-
diazione di Bonifacius Amerbach, erede universale dell’umanista di Rot-
terdam. 

 
9 Vd. Erasmo da Rotterdam, Il Ciceroniano, testo, introduzione, note, indici, traduzione 
a cura di F. Bausi e D. Canfora, con la collaborazione di E. Tinelli, Torino 2016, in part. 
i §§ 697-777 (162-174).  



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

181 

Le vicende editoriali della Storia d’Italia sono particolarmente com-
plesse e potrà, forse, giovare riassumerle qui brevemente: l’editore fioren-
tino Lorenzo Torrentino, su incarico di Cosimo I de’ Medici, pubblicò nel 
1561, a distanza di vent’anni dalla morte dell’autore, l’editio princeps dei 
primi sedici libri dell’opera di Guicciardini; tale edizione fu il prodotto di 
un’operazione ibrida, giacché risultò dalla collaborazione fra l’iniziativa del 
nipote dell’autore, Agnolo Guicciardini, e una committenza pubblica che 
stimolò l’allestimento di una pubblicazione semiufficiale, opportunamente 
revisionata e in taluni punti censurata dal monaco benedettino Vincenzo 
Borghini, fiduciario di Cosimo I e ispiratore dell’Accademia fiorentina, e 
da Bartolomeo Concini, uno dei principali segretari del duca.10 I correttori 
si comportarono in maniera tutto sommato rispettosa: gli interventi fu-
rono poco numerosi e i passi soppressi furono una ventina,11 tra cui alcuni 
passaggi che potevano dispiacere al duca e quattro loci ben noti (III, 13: sui 
vizi di papa Alessandro VI e i suoi amori incestuosi; IV, 12: sull’origine del 
potere temporale dei papi; VI, 9: sul confronto tra Sacra Scrittura e navi-
gazioni verso il Nuovo Mondo; X, 4: sul discorso anticlericale di Pompeo 
Colonna e Antimo Savelli) che avrebbero avuto, in seguito, una tradizione 
propria, a proposito della quale ancora una volta fondamentale sarebbe 
stato il ruolo di Pietro Perna e quello delle traduzioni, in latino e non 
solo.12 Gli ultimi quattro libri della Storia furono pubblicati per la prima 
volta nel 1564 a Venezia da Gabriel Giolito13 e nel 1567 apparve, sempre 
per le cure di Giolito, la prima edizione completa della monumentale opera 
guicciardiniana: completa, ma pur sempre priva dei passi censurati cui si 
alludeva prima. 

La versione latina di Curione, lo si è detto, è del 1566 e presenta, dopo 
la lettera di dedica e l’avviso Ad Lectorem, la traduzione latina di una breve 
Vita di M. Francesco Guicciardini, redatta da Francesco Sansovino e origina-
riamente inserita nell’edizione de La historia d’Italia apparsa a Venezia, 

 
10 Vd., a questo proposito, J. L. Fournel, Guicciardini rassettato, in Atlante della letteratura 
italiana, a cura di S. Luzzatto e G. Pedullà, vol. II, Torino 2011, 175-180.  
11 Vd. P. Guicciardini, La censura nella storia guicciardiniana. Loci duo e paralipomena, Fi-
renze 1950, ma anche Id., La Storia guicciardiniana. Edizioni e ristampe, Firenze 1948 e V. 
Luciani, Francesco Guicciardini e la fortuna dell’opera sua, edizione italiana a cura di P. Guic-
ciardini, Firenze 1949, 15-21.  
12 Mi limito a segnalare, qui, i cenni contenuti in Cultural Translation in Early Modern Eu-
rope, ed. by P. Burke and R. Po-Chia Hsia, Cambridge 2007, 134-136 e 141 e in M. E. 
Severini, Some Notes about the Diffusion of Francesco Guicciardini’s Ricordi in Germany between 
the Sixteenth and Seventeenth Centuries, in Fruits of Migration. Heterodox Italian Migrants and 
Central European Culture 1550-1620, ed. by C. Zwierlein and V. Lavenia, Leiden-Boston 
2018, 262-293 (in part. 269-275), ma vd. infra. 
13 Dell’historia d’Italia di m. Franc.co Guicciardini gentil’huomo fiorentino gli ultimi quattro libri non 
più stampati, In Vinegia 1564. 



ELISA TINELLI 

 

182 

presso lo stesso Sansovino, nel 1562:14 è, pertanto, plausibile ritenere che 
proprio questa edizione abbia costituito il testo base della versione di Cu-
rione. In alternativa, l’eretico piemontese potrebbe essersi servito dell’edi-
zione apparsa per le cure di Remigio Nannini ancora a Venezia, presso 
Nicolò Bevilacqua, nel 1563 (o della sua ristampa del 1565), che contiene 
la medesima Vita.15 Per gli ultimi quattro libri della Storia, invece, Curione 
dovette servirsi dell’edizione giolitina del 1564 o dell’edizione apparsa nel 
medesimo anno a Parma presso Seth Viotti con le annotazioni di Papirio 
Picedi.16 

Si prenderanno ora in esame alcuni passi della traduzione di Curione 
che risultano particolarmente significativi nell’ottica di una valutazione 
globale dell’operazione editoriale condotta dall’esule piemontese insieme 
a Pietro Perna, giacché dimostrano come la versione, per quanto comples-
sivamente assai rispettosa del testo base, riflettesse, in effetti, le simpatie 
filoprotestanti del curatore e dell’editore e come, pertanto, essa non fosse 
immune da tentativi propagandistici più o meno larvati, su cui si sarebbe 
presto abbattuta la scure della censura romana, certo attratta dai nomi di 
Curione e Perna. 

Si veda, in particolare, il capitolo XV del libro XIII, dedicato alla prima 
diffusione delle idee luterane; scrive Guicciardini: 

Séguita l’anno mille cinquecento venti: nel quale, continuandosi per le 
medesime cagioni per le quali era stata conservata l’anno precedente la 
pace di Italia, cominciorono molto ad ampliarsi dottrine nate di nuovo, 
prima contro all’autorità della Chiesa romana dipoi contro alla autorità 
della cristiana religione. Il quale pestifero veleno ebbe origine nella Alama-
gna, nella provincia di Sassonia, per le predicazioni di Martino Lutero frate 
professo dell’ordine di Santo Augustino, suscitatore per la maggiore parte, 
ne’ princìpi suoi, degli antichi errori de’ boemi […].17 

 
14 La historia d’Italia di m. Francesco Guicciardini gentilhuomo fiorentino. Con le postille in margine 
delle cose notabili che si contengono in questo libro. Con la tavola per ordine d’alfabeto et con la vita 
dell’autore. Di nuovo riveduta & corretta per Francesco Sansovino, In Venetia 1562. 
15 La historia d’Italia di m. Francesco Guicciardini gentil’huomo fiorentino. Nuovamente con somma 
diligenza ristampata, et da molti errori ricorretta. Con l’aggiunta de’ sommarij a libro per libro et con 
le annotationi in margine delle cose più notabili fatte dal reverendo padre Remigio fiorentino. Ove s’è 
messa ancora una copiosissima tavola per maggior commodità de’ lettori, In Venetia 1563. 
16 I quattro ultimi libri dell’Historie d’Italia di M. Francesco Guicciardini gentil’huomo fiorentino. 
Nuovamente con somma diligenza ristampati, et ricorretti; con l’aggiunta de’ Sommarij a ciascadun 
libro, et di molte annotationi in margine delle cose più notabili, di M. Papirio Picedo. Con una nuova 
tavola copiosissima del medesimo, per maggiore comodità de’ lettori, In Parma 1564. 
17 Tutte le citazioni sono tratte da F. Guicciardini, Storia d’Italia, in Opere di Francesco 
Guicciardini, 2 voll., a cura di E. Lugnani Scarano, Torino 1981, ma sono state verificate 
sull’edizione Sansovino 1562 e sull’edizione Bevilacqua 1563 – una delle due edizioni 
che Curione potrebbe aver adoperato come testo base per i primi sedici libri dell’opera 
guicciardiniana – e sull’edizione giolitina del 1564 e su quella parmense del medesimo 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

183 

Curione traduce il passaggio in maniera piuttosto fedele, ma omette il ri-
ferimento al «pestifero veleno» della dottrina luterana, genericamente so-
stituito dal vocabolo res: 

Sequitur annus MDXX. quo quum easdem ob causas quibus superiore 
anno pax in Italia conservata fuerat, tunc etiam perseveraret, doctrinae 
nunc demum contra Romanae ecclesiae autoritatem excitatae vehementer 
augeri coeperuntque res in Saxonia Germaniae provincia, ex Martini Luteri 
Augustinianam sodalitatem professi concionibus maxima ex parte veteris 
Bohemorum sectae […].18 

Si noti, peraltro, l’uso, da parte di Curione, del vocabolo secta per tradurre 
la parola errori («errori de’ boemi»): da un canto, la traduzione attenua il 
testo di base che contiene una critica esplicita alla rivoluzione religiosa 
boema conclusasi con la condanna di Jan Hus e Girolamo da Praga ad 
opera del Concilio di Costanza, dall’altro, viene adoperato un vocabolo, 
secta appunto, non neutro se si pensa che Lorenzo Valla, nel De professione 
religiosorum (IV, 1-8), aveva biasimato quello che, a suo giudizio, era da con-
siderarsi un abuso linguistico, l’uso esclusivo, cioè, del vocabolo religiosi in 
riferimento ai membri degli Ordini, quasi essi fossero gli unici veri fedeli 
e gli unici veri cristiani, e aveva proposto di sostituire tale termine con 
quello, classico, di secta, proprio delle comunità e delle scuole filosofiche, 
in cui si poteva riscontrare una variegata molteplicità di generi e stili di vita, 
tutti egualmente validi, sconfessando, così, la convinzione che la profes-
sione religiosa comportasse, di per sé, il superiore merito dei suoi adepti 
rispetto ai laici e circoscrivendo la stessa professione religiosa entro i limiti 
di una secta che si caratterizzava per le tre virtù oggetto dei voti di castità, 
povertà e obbedienza. L’audace filologo italiano, precorrendo, in un certo 
senso, taluni tratti della prospettiva soggettivista che il Protestantesimo 
avrebbe fatta propria, aveva contribuito all’indebolimento dei sentimenti 
di deferenza e sottomissione del fedele alla struttura ecclesiale e non è da 
escludersi che Curione abbia tenuto presente il suo insegnamento: è vero 
che la diffusione manoscritta del De professione era stata esile e che l’opera 
non aveva avuto alcuna fortuna editoriale19 – essa, infatti, non finì all’Indice 
– ma Valla era stato uno degli autori prediletti di Erasmo ed è assai proba-
bile che i suoi scritti fossero apprezzati dagli esuli italiani in ragione della 

 
anno per gli ultimi quattro libri. Il cap. XV del libro XIII si legge alle pp. 1324-1328 del 
vol. II della Storia d’Italia. 
18 Francisci Guicciardini patricii Florentini Historiarum sui temporis libri..., 488. 
19 L’operetta è sopravvissuta, in effetti, in un solo codice, il Vat. Urb. Lat. 595; essa, 
inoltre, fu esclusa dal piano di Sebastian Gryphius, il quale pubblicò a Lione, nel 1523, 
taluni scritti polemici di Lorenzo Valla, e anche da quello di Heinrich Petri, che nel 1540 
pubblicò la prima edizione degli Opera omnia dell’umanista italiano. Solo nel 1869 il filo-
logo Johann Vahlen avrebbe fornito l’edizione dell’opuscolo sulla base del codice Urbi-
nate, pubblicandola insieme ad altri scritti valliani (vd., a questo proposito, Introduzione 
a Laurentii Valle De professione religiosorum edidit M. Cortesi, Padova 1986, C-CI). 



ELISA TINELLI 

 

184 

carica corrosiva della polemica antiecclesiastica ch’essi veicolavano. Gli 
Opera omnia di Valla, peraltro, erano stati pubblicati proprio a Basilea nel 
1540 da Heinrich Petri il quale, però, aveva escluso il De professione dal suo 
piano editoriale. 

Ma torniamo al confronto fra il testo guicciardiniano e la versione la-
tina di Curione. Lo storico italiano spiega, subito dopo il passo prima preso 
in esame, che l’eresia tedesca era stata nuovamente suscitata dall’uso oltre-
modo licenzioso che papa Leone X aveva fatto della sua autorità, giacché 

aveva sparso per tutto il mondo, senza distinzione di tempi e di luoghi, 
indulgenze amplissime, non solo per potere giovare con esse a quegli che 
ancora sono nella vita presente ma con facoltà di potere oltre a questo 
liberare l’anime de’ defunti dalle pene del purgatorio: le quali cose non 
avendo in sé né verisimilitudine né autorità alcuna, perché era notorio che 
si concedevano solamente per estorquere danari dagli uomini che abbon-
dano più di semplicità che di prudenza, ed essendo esercitate impudente-
mente da’ commissari deputati a questa esazione, la più parte de’ quali 
comperava dalla corte la facoltà di esercitarle, avevano concitato in molti 
luoghi indegnazione e scandolo assai; e specialmente nella Germania, dove 
molti de’ ministri erano veduti vendere per poco prezzo, o giuocarsi in su 
le taverne, la facoltà del liberare le anime de’ morti dal purgatorio. 

Viene toccato, qui, un tema cruciale della contrapposizione fra cattolici e 
protestanti i quali ultimi, sulla scorta dell’insegnamento di Lutero relativo 
alla giustificazione sola fide, negavano l’esistenza del purgatorio e, dunque, 
pure la validità delle indulgenze. Il Concilio di Trento, com’è noto, aveva 
affermato come dottrina di fede per la Chiesa cattolica l’esistenza del pur-
gatorio come stato intermedio e transitorio di espiazione, come il luogo, 
cioè, in cui le anime dei giusti, morti nello stato di grazia imperfetta, si 
purificano dalle colpe veniali come dalle mortali già rimesse, in attesa di 
venire ammesse in paradiso alla visione beatifica di Dio. La traduzione di 
Curione, anche in questo caso piuttosto rispettosa del testo di partenza, 
presenta, tuttavia, una spia inequivocabile della propensione filoprote-
stante dell’esule piemontese il quale scrive: 

Leo […] nullo temporum et locorum habito delectu, per universum orbem 
amplissima privilegia, quibus non modo vivis delictorum veniam conse-
quendi, sed et defunctorum animas eius ignis in quo delicta expiari di-
cuntur, poenis eximendi facultatem pollicebatur, promulgarat: quae quia 
pecuniae tantum a mortalibus extorquendae gratia concedi notum erat, et 
a quaestoribus huic negotio praefectis impudenter administrabantur, mag-
nam plerisque in locis indignationem, offensionemque concitarant, et 
praesertim in Germania, ubi a multis ex eius ministris huiusmodi mortuos 
poenis liberandi facultas parvo pretio vendi, vel in cauponum tabernis 
aleae subiici cernebantur.20 

 
20 Francisci Guicciardini patricii Florentini Historiarum sui temporis libri…, 489. 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

185 

Come si vede, in prima battuta Curione pone l’accento sulle colpe dei vivi 
(«vivis delictorum veniam consequendi»), coerentemente con l’identifica-
zione luterana del peccato originale con l’inclinazione al male della natura 
umana intrinsecamente corrotta – e non solo ferita – dalla caduta dei pro-
genitori, là dove Guicciardini aveva mantenuto un tono generico («per po-
tere giovare […] a quegli che ancora sono nella vita presente»); in secondo 
luogo, vengono meno nella versione latina i riferimenti espliciti al regno 
purgatoriale, sicché «liberare l’anime de’ defunti dalle pene del purgatorio» 
diventa «defunctorum animas eius ignis in quo delicta expiari dicuntur, 
poenis eximendi», ove il «dicuntur» acquista un chiaro valore dubitativo, e 
«la facoltà del liberare le anime de’ morti dal purgatorio» diviene, più ge-
nericamente, «mortuos poenis liberandi facultas». 

Guicciardini prende, poi, in esame la rapida degenerazione cui il mo-
vimento suscitato da Lutero era andato incontro: infiammato dall’ambi-
zione e dal favore mostratogli dal duca di Sassonia, l’agostiniano aveva 
preso, infatti, «a levare le immagini delle chiese, a spogliare i luoghi eccle-
siastichi de’ beni, permettere a’ monachi e alle monache professe il matri-
monio» e, ancora, a «disprezzare tutte le cose determinate ne’ concili, tutte 
le cose scritte da quegli che si chiamano i dottori della Chiesa, tutte le leggi 
canoniche e i decreti de’ pontefici, riducendosi solo al Testamento Vec-
chio al libro degli Evangeli agli Atti degli apostoli e a tutto quello che si 
comprende sotto il nome del Testamento Nuovo e alle epistole di san 
Paolo, ma dando a tutte queste nuovi e sospetti sensi e inaudite interpre-
tazioni». La versione di Curione è, in questo caso, pedissequa: subito dopo, 
tuttavia, si registra un altro significativo intervento del traduttore; si legga 
il passo in questione, in italiano e in latino: 

Né stette in questi termini la insania di costui e de’ seguaci suoi, ma segui-
tata si può dire da quasi tutta la Germania, trascorrendo ogni dì in più 
detestabili e perniciosi errori, penetrò a ferire i sagramenti della Chiesa, 
disprezzare i digiuni le penitenze e le confessioni […]. 

Nec se tamen huius ipsiusque sectatorum infantia hisce limitibus continuit, 
sed universa fere Germania eos sequente quotidie ulterius progredientes 
et errores erroribus addentes, ad Romanae ecclesiae sacramenta vul-
neranda, ieiunia, poenitentiam, confessionemque contemnenda pene-
trarunt […].21 

La traduzione è, come si vede, ad verbum, con la sola eccezione del voca-
bolo insania, reso da Curione con il termine latino infantia che vale, eviden-
temente, a mitigare l’attitudine critica dello storico fiorentino, a derubri-
care la follia di Lutero e dei suoi seguaci a semplice immaturità o incapacità 
di esprimersi adeguatamente. Il medesimo fenomeno si replica poco dopo, 
laddove Guicciardini descrive la reazione del papato al diffondersi della 

 
21 Ibid. 



ELISA TINELLI 

 

186 

causa luterana e sottolinea che «minore male sarebbe stato dissimulare di 
non sentire questa insania, che forse per se medesima si dissolverebbe, che 
soffiando nel fuoco accenderlo e farlo maggiore»: Curione traduce alla let-
tera il passaggio ma elimina del tutto il riferimento all’insania, preferendo 
il generico vocabolo res («minore malo eam rem, quae forte se ipsa esset 
dissolutura dissimulari potuisse, quam ignem flatu accendere, atque augere 
dicerent»).22 Curiosamente, poco sotto, l’esule piemontese non interviene 
in alcun modo sulla resa di un passo che certo doveva destare la sua ripro-
vazione: nella chiusa del capitolo, infatti, Guicciardini scrive che la causa 
luterana «in spazio di più anni, andò in modo moltiplicando che sia stato 
molto pericoloso che da questa contagione non resti infetta quasi tutta la 
cristianità» e Curione traduce la frase alla lettera, senza mitigarne il senso 
e senza omettere alcunché («quae res aliquot annorum curriculo ita creavit, 
ut periculum fuerit, ne totius christianus orbis hoc contagio inficeretur»),23 
segno, questo, del fatto che i suoi interventi furono sempre piuttosto cauti, 
mai volti a stravolgere il testo guicciardiniano ma, piuttosto, orientati a 
introdurre, ove possibile, qualche correttivo atto a insinuare sottilmente o 
a suggerire la possibilità di un’interpretazione alternativa. 

La sostanziale aderenza del traduttore al testo di partenza parrebbe 
essere confermata dal fatto che anche passaggi della Storia guicciardiniana 
poco favorevoli ai francesi e finanche ai loro sovrani, antenati del dedica-
tario, Carlo IX, sono resi con grande fedeltà:24 non sembra, in altre parole, 
che Curione fosse animato dalla volontà di confezionare una versione 
edulcorata a uso del sovrano francese cui, pure, la traduzione era diretta e 
dedicata. Lo scopo perseguito dall’esule piemontese – e da Pietro Perna, 
evidentemente – fu, piuttosto, quello di offrire al pubblico europeo la pos-
sibilità di leggere un testo chiave del Rinascimento maturo: un testo ch’era 

 
22 Ivi, 490. 
23 Ibid. 
24 Si veda, per fare solo un esempio, la versione latina della presentazione di Carlo VIII 
che Guicciardini offre alla fine del capitolo IX del I libro, dopo aver descritto l’ingresso 
in Italia del sovrano che avrebbe causato una sequela infinita di mali: ivi, 29-30. Il tra-
duttore non prova in alcun modo a mitigare l’asprezza del giudizio di Guicciardini nei 
confronti di Carlo VIII, giudizio che, pure, poteva risultare offensivo per il dedicatario, 
tanto più se si pensa che proprio nella lettera di dedica della versione Curione sottolinea 
come, tra i pregi dell’opera dello storico fiorentino, sia da annoverare l’adesione al vero, 
con la parallela decisione di occuparsi esclusivamente di eventi contemporanei, vale a 
dire del periodo compreso tra il regno di Carlo VIII e le nozze di Enrico II con Caterina 
de’ Medici: «Fides autem, quae in rerum gestarum explicatione versatur, fecit, ut ne quid 
falsi scribere sciens auderet; ne quid veri, non auderet: ne qua suspicio gratiae esset in 
scribendo, ne qua simultatis. Accedit his, quod ea tantum sibi explicanda sumpsit, quae 
suo tempore gesta sunt et quibus maiorem partem aut interfuit, aut etiam praefuit. Nam 
a Carolo octavo, qui tot ac tantas res tam brevi tempore gessit, unde tu nomen habes, 
exorsus, in Henrici patris tui nuptiis suam historiam terminavit; reliqua etiam scripturus, 
quae post sunt gesta, si vita ei suppeditasset» (ivi, 2r). 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

187 

stato scritto con lo sguardo rivolto alla posterità per narrare una tragedia, 
un crescendo di accidenti, di devastazioni e sofferenze che avevano preci-
pitato la penisola italica in condizioni miserevoli, facendone prima il teatro 
di scontri altrui e conducendola poi alla rovinosa perdita della libertà. Un 
testo, ancora, ch’era stato scritto con l’ambizione di spiegare con lucidità 
e impietosa razionalità una svolta epocale, frutto della convergenza della 
fortuna e delle gravissime responsabilità dei potenti, e che si poneva, per-
tanto, come descrizione logica e consapevole dell’irrompere del disordine 
e dell’irrazionale nella storia dell’uomo: un testo, in altre parole, la cui co-
noscenza poteva rivelarsi proficua e estremamente attuale in un momento 
in cui si andavano profilando le terribili guerre di religione che avrebbero 
sconvolto e lacerato l’Europa fino alla metà del Seicento.  

2. Loci duo e Paralipomena 

Si passerà ora a considerare i passi censurati dei libri III e IV della 
Storia guicciardiniana che, accoppiati con la generica denominazione di 
Loci duo e, insieme al luogo censurato del libro X, di Paralipomena, avreb-
bero conosciuto, fra Cinque e Seicento, autonoma fortuna editoriale.25 A 
Basilea, nel 1569, comparve un’edizione trilingue – latina, italiana, francese 
– dei Loci duo,26 priva del nome dell’editore e tuttavia riconducibile all’of-
ficina tipografica di Pietro Perna: una glossa marginale a c. 76v della tra-
duzione tedesca della Storia d’Italia, compilata da Georg Forberger e pub-
blicata dallo stesso Perna nel 1574,27 rivela infatti che il passo del libro III 
omesso nell’edizione italiana era stato separatamente pubblicato dal tipo-
grafo d’origine lucchese insieme a un passo del libro IV. L’edizione del 
1569 si caratterizza per la presenza di un avviso al lettore, privo di firma, 
che, esattamente come il testo dei Loci duo, viene offerto in lingua latina, 
italiana e francese e che, tuttavia, non riproduce esattamente lo stesso con-
tenuto nelle tre lingue: l’avviso redatto in latino, infatti, è una violenta dia-

 
25 Strumento imprescindibile per orientarsi nella selva delle edizioni e delle traduzioni 
di tali passi – che ebbero, peraltro, pure una cospicua tradizione manoscritta – è l’ormai 
classico saggio di P. Guicciardini, La censura nella Storia guicciardiniana. Loci duo e Parali-
pomena, Firenze 1954, che offre anche un regesto completo dei luoghi della Storia sop-
pressi o variamente rimaneggiati dalla censura.  
26 Francisci Guicciardini Patricii Florentini Loci duo, ob rerum quas continent grauitatem cognitione 
dignissimi: qui ex ipsius historiarum libris III. et IIII. dolo malo detracti, in exemplaribus hactenus 
impressis non leguntur. Nunc tandem ab interitu vindicati, et Latine, Italice, Galliceque editi, Basileae 
1569. 
27 Francisci Guicciardini Gründtliche Vnnd Warhafftige beschreibung aller Fürnemen historienn die 
in viertzig jaren, nemlich von dem 1493 bisz auff das 1533, vnter der regierung Keiser Maximilians 
des ersten, vnd zum theil auch Keiser Carls des fuenfften, Geistlich vnd Weltlich, zu frids vnd kriegs 
zeiten, zu Wasser vnd zu Lande [et]c. allenthalben sonderlich aber in Jtalia, doch des meisten theils 
durch die Teutschen geschehen sind, Basel 1574. 



ELISA TINELLI 

 

188 

triba contro la Chiesa cattolica e il potere dei papi, con particolare riferi-
mento a Paolo III il quale ascese al soglio pontificio alla morte di Clemente 
VII, evento con cui si conclude la narrazione della Storia guicciardiniana. 
Queste le parole latine indirizzate al lettore: 

Invadendis occupandisque Imperiis, iuris saepe color initio quaeri solet: 
stabilita vero fundamenta semel tyrannide, vetera illa initia quantum potest 
obruuntur, lex tantum Regia nude, et veluti εν ἀινιγμοῖς obtenditur, in con-
temptores legibus maiestatis perduellionum vindicatur. Itaque simpliciter 
magis et ingenue quam caute Paulus III cum de summa ipsius potestate 
aliquando inter familiares mentio incideret, ridere illos solitus erat ut scho-
lasticos et rerum rudes, qui a Christo eam tam anxie repeterent, cuius se 
possessionem vel solam, optimum et firmissimum titulum habere dicebat, 
quam viribus opibusque summis, civitatibus munitissimis, et potentissi-
morum principum sibi coniurantium auxilio tueri ac defendere posset. 
Prudentius etiam Italorum pars maxima, quae pontificem Romanum non 
uti Deum aliquem, aut Dei vicarium ob fulmina illa, quibus iam pene totus 
inermis est sed ut principem viris, armis, urbibus, castellis, foederibusque 
potentissimum reveretur et observat. Nos vero quos ille ut puerulos sola 
vanae religionis larva perterret, quibusque ut venalitiis mancipiis pro arbi-
trio abutitur, scire aliquando par est, quo iure, quave iniuria tam duro in-
clementique domino serviamus: non ut tanquam Spartaci bellum aliquod 
servile moveamus, sed ut ingenui nati, et quorum maiores servitutem illam 
non servierunt, vindicibus tandem idoneis vel tertia assertione semel 
amissam libertatem et strenue recuperemus, et fortiter retineamus con-
servemusque […].28 

L’anonimo autore dell’avviso rivendica, infine, il merito d’aver sottratto 
«quasi ex naufragio, aut potius ex rogo vispellionum manibus»29 i loci di 
seguito pubblicati «quarum fidem et vindicum satis perspecta integritas, et 
auctoris stylus, et loci ipsius, unde dolo malo detractae sunt, vel sola in-
spectio sic asserunt, ut de ea nemo bonus iuste dubitare possit».30 

L’avviso al lettore redatto in italiano e quello francese non contengono 
alcuna riflessione o considerazione in merito alla questione del potere tem-
porale dei papi: il primo sottolinea l’utilità della Storia guicciardiniana e 
biasima coloro i quali s’incaricarono di corrompere l’integrità del testo 
stralciandone due passi, «l’un de quali è di tanta consequenza e importanza, 
che non solo è expediente il leggerlo, ma è necessario a ciascheduno l’in-
tendere la contenuta verità in quel discorso maravigliosamente discoperta 
dal Guicciardino, et particolarmente sopra tutti gli altri senza veruna pas-
sione narrata»;31 il secondo, in francese, dopo aver elogiato l’arte della 
stampa, ammonisce coloro che si arrogano il diritto d’intervenire sulle 

 
28 Francisci Guicciardini Patricii Florentini Loci duo…, 3-4. 
29 Ivi, 5. 
30 Ibid. 
31 Ivi, 39-40. 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

189 

opere altrui e sottolinea che sarebbe preferibile sopprimere un autore piut-
tosto che pubblicarlo misconoscendo le sue autentiche intenzioni.32 Solo 
la prefazione latina, dunque, diviene veicolo di polemica anticattolica e an-
tipapale: il breve testo, come si diceva, non è firmato, ma tanto Melchior 
Goldast von Heiminsfeld, giurista e storico svizzero, nel II volume del 
Tractatus de jurisditione imperiali, pubblicato per la prima volta nel 1612, 
quanto Hermann Conring, giurista e medico tedesco, nel suo De Germano-
rum Imperio Romano Liber unus, la cui editio princeps apparve nel 1644 a Helm-
stadt, riportano il luogo censurato di Storia d’Italia IV, 12 nella versione 
latina, unitamente alla prefazione del 1569 che essi attribuiscono a Pierre 
Pithou, giurista francese, calvinista, che aveva collaborato con Pietro Perna 
a partire dal 1568. Non ci sono, in effetti, elementi decisivi che possano 
indurre a identificare in Pithou l’autore dell’avviso al lettore (la prefazione, 
ad esempio, non compare negli Opera sacra, iuridica, historica di Pithou),33 
sicché sarà altrettanto plausibile ritenere che l’artefice della prima e unica 
versione latina completa della Storia d’Italia, Celio Secondo Curione, che 
sarebbe morto solo nel novembre del 1569, abbia tradotto per Perna an-
che i Loci duo e che, verosimilmente, abbia redatto pure l’avviso al lettore, 
cogliendo l’occasione, come già aveva fatto, del resto, nella traduzione del 
1566, per esplicitare le proprie simpatie filoprotestanti, peraltro ampia-
mente condivise dall’editore. 

La versione trilingue dei Loci duo del 1569 sarebbe stata variamente, e 
anche parzialmente, ripubblicata: nel 1600 comparve, ad esempio, l’editio 
princeps, in due ponderosi tomi, dei Lectionum memorabilium et reconditarum 
Centenarii XVI del giurista tedesco Johann Wolf, ebraista, teologo, amico 
di Lelio Sozzini e curatore dell’edizione della Methodus di Bodin stampata 
da Perna nel 1576, una delle pubblicazioni più significative e, al tempo 
stesso, controverse uscite dall’officina del tipografo lucchese.34 Le Lectiones 
contengono il passo censurato del solo libro IV della Storia guicciardi-
niana,35 insieme a una mole sterminata di luoghi tratti dalle opere più di-
sparate, tanto sacre quanto profane, tra cui anche numerosi passi anticat-
tolici della stessa Storia che non erano stati oggetto di censura, con lo 
scopo, dichiarato dall’autore nella lunga Epistola nuncupatoria che apre il I 
volume, di dimostrare quanto la vita del clero cattolico e finanche dei papi 
fosse caratterizzata da vizi e abusi e bisognosa, pertanto, di una riforma.36 

 
32 Ivi, 74-77. 
33 Petri Pithoei Opera, sacra, iuridica, historica, miscellanea, Parisiis 1609. 
34 Vd. Perini, La vita e i tempi…, 208-209. 
35 Iohan. Wolfij J.C. Lectionum memorabilium et reconditarum centenarii 16, Lauingae 1600, II, 
164-169. 
36 Ivi, vol. 1, 3. 



ELISA TINELLI 

 

190 

Particolarmente interessante ai fini del discorso che qui si conduce è, 
ancora, l’edizione dei Loci duo del 1602,37 compresa in un volume che ri-
produce pure – con frontespizio a parte, ma numerazione continua – l’edi-
zione delle Petrarchae Epistolae XVI che Pietro Paolo Vergerio il Giovane, 
vescovo capodistriano passato alla Riforma, aveva pubblicato a Strasburgo 
nel 1555, con dedica al duca di Württemberg, di fede luterana. Si tratta di 
lettere tratte dal Liber sine nomine, di alcune Familiares e alcune Extravagantes, 
tutte accomunate dalla polemica contro la corruzione della chiesa di Avi-
gnone, novella Babilonia, e precedute da una dedicatoria nella quale Ver-
gerio lascia trapelare la sua intenzione di fare di Petrarca una vittima dei 
censori papisti, come Dante e Poggio Bracciolini, condannati nell’Indice 
milanese del cardinale Giovannangelo Arcimboldi che lo stesso Vergerio 
aveva commentato nel 1554. Nelle note a margine delle epistole petrar-
chesche si compie la trasformazione di Avignone in Roma, in ossequio 
all’attività propagandista di Vergerio, senz’altro la figura che ha inciso in 
misura più rilevante sulla consacrazione di Petrarca a precursore del mo-
vimento protestante:38 così, ad esempio, a margine di Sine nomine VIII, al 
vescovo di Padova Ildebrandino Conti, là dove Petrarca definisce Avi-
gnone «dedecorum omnium sentina, atque ille viventium infernus», Ver-
gerio annota Roma infernus viventium; o, ancora, a margine di Sine nomine X, 
ove Petrarca aggiunge alla serie degli antichi labirinti anche quello di Avi-
gnone, «omnium inextricabilissimum ac pessimum», il vescovo capodi-
striano annota Rom. omnium pessimus. Si noti che i passi così annotati erano 
stati già proposti da Vergerio in appendice al De idolo Lauretano39 del 1554, 
accompagnati da una traduzione latina di RVF 136 (Fiamma dal ciel su le tue 
trecce piova), il primo sonetto del trittico anti-avignonese, ove la corte papale 
di Avignone è personificata nella meretrice apocalittica, come già in Dante, 
Purg. XXXII, 148-160. L’accostamento dei guicciardiniani Loci duo alla rac-
colta vergeriana delle Epistolae XVI di Petrarca risulta, dunque, assai signi-
ficativo: il vescovo di Capodistria, campione della propaganda luterana, 
aveva fatto del poeta di Arezzo la personificazione dei valori che i rifor-
mati vedevano calpestati dalla Babilonia romana e l’identificazione fra 

 
37 Francisci Guicciardini Patricii Florentini Loci duo, ob rerum, quas continent gravitatem, cognitione 
dignissimi: qui ex ipsius Historiarum libris III & IIII dolo malo detracti, in exemplaribus hactenus 
impressis non leguntur. Nunc tandem ab interitu vindicati, et Latine, Italice, Galliceque editi. Seorsum 
accesserunt Francisci Petrarchae Florentini Canonici Patavini, et Archidiaconi Parmensis, viri omnium 
sui temporis doctissimi, Epistolae XVI quibus plane testatum reliquit, quid de Pontificatu & de 
Romana curia senserit. Item Pontificis Maximi Clementis VIII anno MDXCVIII Ferrariam pe-
tentis et ingredientis apparatus et pompa, s.l. 1602.  
38 Vd., per l’interpretazione in chiave luterana dell’opera di Petrarca, G. Cascio, Petrarca 
‘protestante’. Prime ricerche, Messina 2020, 31-68. 
39 vd. De idolo Lauretano, quod Iulium 3. Roma. episcopum non puduit in tanta luce Euangelij 
undique erumpente, ueluti in contemptum Dei atque hominum, approbare. Vergerius Italice scripsit, 
Ludouicus eius nepos uertit, (forse) Tubinga 1554, 76-85.  



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

191 

Roma e Babilonia era, del resto, una sorta di marchio di fabbrica luterano, 
sin dalla pubblicazione dell’opuscolo di Lutero De captivitate babilonica Ec-
clesiae, scritto in risposta alla scomunica del 1520. I Loci duo, dal canto loro, 
mettevano a nudo l’immoralità dei costumi di un pontefice, Alessandro 
VI, e l’illegittimità del potere temporale della Chiesa, riproponendo, peral-
tro, la questione della falsità della donazione di Costantino:40 in altre pa-
role, alcuni degli argomenti prediletti della propaganda riformata.  

Ancora nel 1602 comparve la quarta edizione, accresciuta, dopo quelle 
del 1584, del 1586 e del 1592, dello Speculum pontificum romanorum di Istvan 
Szegedi Kis (meglio noto come Stephanus Szegedinus o Stephanus Pan-
nonius), teologo riformato d’origine ungherese: edizione che si differenzia 
dalle precedenti per l’aggiunta, a mo’ di appendice, dei guicciardiniani Loci 
duo41 nella versione latina del 1569, preceduti dalla solita prefazione. Si cita, 
qui, il testo di Pannonius per dare un’idea dell’importanza del ruolo svolto 
da tale versione che continuerà ad essere stampata e riproposta ancora a 
lungo: per fare solo un altro esempio, nel 1611 comparve la prima edizione 
latina – seguita da quella francese – del Mysterium iniquitatis, seu Historia Pa-
patus di Philippe Du Plessis de Mornay, calvinista francese molto impe-
gnato sul fronte della pubblicistica a favore degli ugonotti e della tolleranza 
religiosa, tanto da guadagnarsi il soprannome di ‘papa degli ugonotti’ per 
l’energia dispiegata al fine di ottenere l’emanazione, su disposizione di En-
rico IV, dell’editto di Nantes del 1598, che stabilì libertà di coscienza su 
tutto il territorio francese e libertà di culto in determinate aree, con l’esclu-
sione di Parigi, ponendo fine così alle guerre di religione. Il Mysterium ini-
quitatis, che de Mornay compose in aspra polemica con Roberto Bellar-
mino e Cesare Baronio e che sarebbe divenuto un testo fondamentale per 
gli anticurialisti, cita la versione trilingue dei Loci duo pubblicata a Basilea42 
insieme ad una serie di altri testi di polemica antipapale, tra cui l’excursus 
sull’origine del potere temporale dei papi contenuto nel I libro delle Istorie 
fiorentine di Machiavelli e il libro III del De calamitatibus temporum di Battista 

 
40 Vd., per l’interpretazione di Storia d’Italia IV, 12, almeno J. L. Fournel, Una digressione 
romagnola? Il potere temporale dei papi nel IV libro della Storia d’Italia di Francesco Guicciardini, 
in Città in guerra. Esperienze e riflessioni nel primo ‘500. Bologna nelle “guerre d’Italia”, a cura di 
G.M. Anselmi, A. De Benedictis, Bologna 2009, 41-55. 
41 Vd. Speculum pontificum Romanorum in quo imperium, decreta, vita, prodigia, interitus, elogia, 
accurate proponuntur: cum jucundis de traditionibus pontificiis quaestionibus per Stephanum Szegedi-
num Pannonium… Accesserunt nunc hac quarta editione formulae juramentorum, quibus Doctores 
Pontificii, Notarii item & Episcopi, Romano Pontifici obstringuntur, in easque Annotationes et Duo 
Loci Fr. Guicciardini historia ab Expurgatoribus dolo malo subtracti, 1602, 329-348. 
42 Vd. Mysterium iniquitatis, seu Historia Papatus. Quibus gradibus ad id fastigii enisus sit, quamque 
acriter omni tempore ubique a piis contra intercessum. Asserentur etiam iura imperatorum, regum, et 
principum Christianorum adversus Bellarminum & Baronium cardinales. Authore Philippo Mornayo 
Plessiaci Marliani etc., domino, Salmurii 1611, 604. 



ELISA TINELLI 

 

192 

Mantovano, frate carmelita ed esponente di rilievo dell’Umanesimo bolo-
gnese, il quale lì s’era scagliato contro la corruzione dilagante nella curia 
romana. Numerosi sono, peraltro, i passi anticattolici non censurati della 
Storia guicciardiniana che de Mornay cita, talvolta integralmente, talaltra in 
forma compendiata, sempre in traduzione latina: si veda, solo a titolo 
d’esempio, il luogo relativo alla morte di Alessandro VI e al finale giudizio 
sui suoi vizi (Storia d’Italia VI, cap. 4),43 luogo che, peraltro, de Mornay 
traduce liberamente, senza far ricorso alla versione messa a punto da Cu-
rione, quella basileese del 1566.44 

Il titolo di Paralipomena compare per la prima volta in un’opera del 
1609, una raccolta di Monita politica ad Sacri Romani Imperii Principes, de im-
mensa Curiae Romanae potentia moderanda:45 come s’intuisce facilmente, figu-
rano qui svariati ammonimenti ai principi secolari contro la Curia papale e 
il suo strapotere. Il nome dell’artefice della raccolta non è noto, né si ricava 
dal paratesto. Si può, tuttavia, avanzare un’ipotesi forse non peregrina: nel 
medesimo torno d’anni in cui compaiono i Monita, più precisamente fra il 
1611 e il 1617, l’editore della raccolta, Nikolaus Hoffmann, attivo a Fran-
coforte sul Meno, pubblicò diverse opere del giurista tedesco Mathias Ste-
phani, il quale alla professione giuridica univa una cospicua attività lettera-
ria. Ora, tra le opere di Stephani pubblicate da Hoffmann compare un 
Tractatus de iurisdictione in tre libri, del 1611: la pars prior di tale trattato è 
dedicata alla giurisdizione ecclesiastica e si mostra assai critica nei con-
fronti del potere temporale dei papi, escludendo la possibilità, per questi 
ultimi, di ingerirsi nella gestione degli affari secolari. I loci anticattolici della 
Storia guicciardiniana non sono, qui, messi a frutto (si trattava, in ogni caso, 
di opera certamente nota a Stephani: il VII libro della Storia, infatti, è ri-
chiamato en passant in riferimento alla libertà delle città tedesche):46 e tut-
tavia, la collaborazione di Stephani con l’editore francofortese nel periodo 
in cui quest’ultimo pubblicò i Monita politica, insieme agli interessi giuri-

 
43 Ivi, 602: «[…] factus ex universa Urbe cum incredibili laetitia ad aedem Petri concur-
sus, circumfuso Alexandri cadaveri populo, ut extincti hujus Serpentis conspectu oculos 
satiare non possent. Quippe qui effreni ambitione, pestifera perfidia, atroci crudelitate, 
portentosa luxuria, immani avaritia, sacra et profana peraeque cauponatus, universum 
orbem infecerat». 
44 Francisci Guicciardini patricii Florentini Historiarum sui temporis libri…, 202: «Ad defuncti 
Alexandri spectandum corpus, in divi Petri templum urbs tota incredibili laetitia accur-
rit: nec cuiusquam oculi Draconem illum, qui immoderata ambitione, et pestifera perfi-
dia, omnibusque horrendae crudelitatis, monstruosae libidinis, et inauditae avaritiae 
exemplis, sacris atque profanis rebus absque discrimine venditis universum orbem ve-
nenis infecerat». 
45 Monita Politica, ad Sacri Romani Imperii Principes, de immensa Curiae Romanae potentia mode-
randa, latine, italice et gallice edita; quorum auctores sequens pagina exhibet; in quibus facile primas 
tenent Maximilianus I Imperator, Guicciardiniis et Cardinalis Peronas, Francofurti 1609. 
46 Matthiae Stephani Tractatus de jvrisdictione libri 3, Francofurti 1611: libro II, parte II, 327. 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

193 

dico-letterari dello stesso Stephani e al suo impegno contro la secolarizza-
zione della Chiesa, potrebbero indurre a ritenere che fosse proprio lui l’ar-
tefice del florilegio pubblicato nel 1609. Occorre precisare, a questo pro-
posito, che Giacomo Moro47 ha di recente proposto l’identificazione 
dell’autore del primo testo del florilegio, tale Caesarius Branchedauria Tau-
rinensis,48 con Melchior Goldast,49 offrendo convincenti argomentazioni 
– per quanto resti difficile spiegare il motivo per il quale l’autore, svizzero 
d’origine, volle dichiararsi Taurinensis –, ma finendo per attribuire allo 
stesso Goldast la paternità dell’intera raccolta: la congettura è senz’altro 
plausibile, dal momento che Goldast, al pari di Stephani, fu assai attivo 
nella pubblicistica filoimperiale, ma il campo della pseudonimia è assai in-
sidioso e, inoltre, nulla autorizza ad attribuire al probabile autore di uno 
dei testi del florilegio l’intera iniziativa editoriale, sicché non possono es-
sere escluse altre possibilità. Al di là del tentativo di stabilire la paternità 
della raccolta, ciò che, in questa sede, interessa sottolineare è che i Monita 
offrono non solo il testo dei Loci duo, ma pure il passo censurato del libro 
X della Storia d’Italia, che compare qui, a stampa, per la prima volta in as-
soluto e sempre in triplice idioma, ossia in latino, in italiano e in francese.50 
Il cap. 4 del libro X dell’opera guicciardiniana, come noto, racconta il ten-
tativo d’infiammare il popolo romano contro il potere sacerdotale, assimi-
lato ad un’autentica tirannide, condotto da alcuni giovani nobili, tra cui il 
vescovo di Rieti, Pompeo Colonna, e Antimo Savelli i quali, in occasione 
d’una grave malattia del pontefice, Giulio II, pronunciarono in Campido-
glio un discorso tutto giocato sulla contrapposizione tra la chiesa del pas-
sato che, caratterizzata da santissimi costumi, meritava riverenza e volon-
taria sottomissione da parte dei fedeli e la chiesa presente, corrotta e in-
quinata da vizi e scelleratezze d’ogni tipo. Due sono, in particolare, gli ele-
menti che gioverà mettere in luce: anzitutto, il fatto che il compilatore del 
florilegio dei Monita politica dichiari di aver tratto i passi censurati della Sto-
ria direttamente dall’autografo fiorentino dell’opera, sebbene il testo dei 
Loci duo riproduca esattamente quello della versione trilingue dell’edizione 
basileese del 1569. In secondo luogo, la composizione del florilegio stesso: 
i guicciardiniani Paralipomena si accompagnano a una serie di testi di con-
tenuto antipapale e anticattolico, anzitutto la già ricordata Oratio praemoni-
toria, che prende le mosse da lontano, proponendo una ricostruzione idil-
liaca della condizione del cristianesimo delle origini, poi progressivamente 

 
47 G. Moro, Chi era davvero Cesarius Branchedauria?, in «Bruniana & Campanelliana», 22/1 
(2016), 10-21. 
48 Si tratta di un’Oratio praemonitoria ad Imperatorem, Reges, Principes et Respublicas, de mutatione 
Imperii Romani et ortu Pontificum, per cui vd. Monita politica, 5-32. 
49 Per il quale vd. supra, p. 201. 
50 Monita politica, 36-85. 



ELISA TINELLI 

 

194 

guastata dalla crescente avidità dei pontefici romani, con lo scopo dichia-
rato di suscitare sdegno e ferma opposizione contro le pretese vaticane in 
campo giurisdizionale e contro la superiorità del potere spirituale su quello 
temporale. Ancora, tra i testi più interessanti, l’Oratio de immensa Curiae Ro-
manae potentia moderanda di Ottavio Menini, originariamente pubblicata nel 
1607 senza nome dell’autore e senza note tipografiche e offerta, invece, 
nella silloge dei Monita con indicazione della paternità dell’opera, ch’era 
comparsa – corredata da un’Oda in Adulatores Pontificis Romani parimenti 
riproposta nei Monita – nel burrascoso periodo in cui papa Paolo V aveva 
lanciato l’interdetto contro Venezia e Menini, giureconsulto friulano, 
aveva composto tre orazioni, tra cui quella de potentia moderanda, per spal-
leggiare Paolo Sarpi nella sua azione di contrasto con il Papato, nel corso 
della cosiddetta ‘guerra delle scritture’.51 Come si vede, si tratta invariabil-
mente di testi ‘militanti’, politicamente e ideologicamente schierati. E il 
fatto che i Paralipomena – come anche i Loci duo, la cui fortuna è stata prima 
presa in esame – compaiano in sillogi e florilegi di tal fatta o in opere pa-
rimenti schierate è, credo, indicativo della sorte cui l’opera guicciardiniana 
andò incontro fra la seconda metà del XVI secolo e il secolo successivo: 
da un canto, una fortuna editoriale straordinaria, che subirà una battuta 
d’arresto solo dopo il 1645 e la terza edizione ginevrina dello Stoer;52 
dall’altro, una lettura parcellizzata della monumentale opera e, soprattutto, 
una lettura in chiave filoprotestante o, comunque, antipapale. E non sarà 
certo un caso, da questo punto di vista, che la lingua più adoperata in as-
soluto, fra Cinque e Seicento, per diffondere la conoscenza dei Loci duo e 
dei Paralipomena sia il latino e, soprattutto, che l’edizione basileese dei Loci 
duo del 1569, quella uscita dai torchi di Pietro Perna, costituisca invariabil-
mente il testo base di tutte le successive edizioni di tali passi in origine 
censurati. Allo stesso modo, non sarà un caso che un altro significativo 
passo della Storia soppresso nella princeps, il cap. 9 del libro VI, relativo 
all’interpretazione corrente del versetto di un salmo che contrastava con 
le recenti scoperte geografiche scaturite dai viaggi di Colombo, non 
avrebbe avuto una tradizione propria e sarebbe stato reintegrato solo 
nell’edizione Friburgo del 1774-76 (apparsa, in realtà, a Firenze, presso 
Cambiagi), la prima completa di tutti i passi censurati. L’argomento di tale 
luogo, per quanto avesse costituito materia di dibattito nel corso del secolo 
XVI, non era scottante quanto quello degli altri tre e non poteva essere 

 
51 Vd. F. Tomasi, Menini, Ottavio, in Dizionario biografico degli Italiani, LXXIII, Roma 2009, 
511-514. 
52 La Historia d’Italia di M. Francesco Guicciardini gentil’huomo Fiorentino, con le postille in margine 
delle cose notabili, insieme gli quattro ultimi libri lasciati indietro, con la tauola per ordine d’alfabeto, 
e la vita dell’autore, di nuouo riueduta et corretta per Francesco Sansouino. Aggiunteui le Considera-
tioni tanto celebrate di Gio. Battista Leoni sopra l’Historia del medesimo Guicciardini, Geneva 
1645. 



Francesco Guicciardini e le traduzioni latine della Storia d’Italia 

 

195 

agevolmente adoperato come strumento di propaganda, religiosa e politica 
a un tempo, di matrice anticattolica e filoprotestante. 

Breve sintesi: Il saggio analizza in primo luogo la traduzione latina della Storia d’Italia 
di Francesco Guicciardini curata dall’esule piemontese Celio Secondo Curione e 
pubblicata a Basilea nel 1566 per i tipi di Pietro Perna. Inquadrando l’operazione 
editoriale nel contesto della tipografia riformata basileese, il contributo esamina i 
paratesti, le fonti testuali e i criteri traduttivi adottati da Curione, mettendo in luce 
il rapporto fra fedeltà al testo guicciardiniano e interventi orientati in chiave filo-
protestante. In secondo luogo, vengono prese in esame la fortuna editoriale e la 
circolazione europea dei Loci duo e dei Paralipomena, ossia dei passi censurati della 
Storia guicciardiniana relativi alla critica del papato e del potere temporale della 
Chiesa. Attraverso l’analisi delle edizioni e delle traduzioni pubblicate tra Cinque 
e Seicento, vengono ricostruite le modalità di estrazione, riorganizzazione e ri-
funzionalizzazione di tali loci nell’ambito della polemica anticattolica e antipapale. 

Parole chiave: Guicciardini; Storia d’Italia; traduzioni latine; Loci duo; Pietro Perna 

Abstract: The essay first examines the Latin translation of Francesco Guicciar-
dini’s Storia d’Italia prepared by the Piedmontese exile Celio Secondo Curione 
and published in Basel in 1566 by Pietro Perna. By situating this editorial enter-
prise within the context of Reformation-era Basel printing, the study analyses the 
paratexts, textual sources and translation criteria adopted by Curione, highligh-
ting the relationship between fidelity to Guicciardini’s text and interventions in-
formed by a pro-Protestant perspective. The essay then turns to the editorial for-
tune and European circulation of the Loci duo and Paralipomena, the censored pas-
sages of Guicciardini’s Storia concerning criticism of the papacy and the Church’s 
temporal power. Through an examination of the editions and translations publi-
shed between the Sixteenth and Seventeenth centuries, the article reconstructs 
the processes of extraction, reorganisation and functional reappropriation of 
these loci within anti-Catholic and anti-papal polemics. 

Keywords: Guicciardini; Storia d’Italia; Latin translations; Loci duo; Pietro Perna 


