
 

Rinascite della modernità, n. 5 (2025), 137-147 

Andrea Severi 

Matteo Ronto di fronte a 
un’impresa impossibile: tradurre 
in latino la Commedia di Dante 

n mezzo al mar siede un paese guasto»,  
diss’egli allora, «che si chiama Creta  
sotto ’l cui rege fu già ’l mondo casto».1  

Giunto a tradurre questi versi di Inf. XIV, 94-96 il frate olivetano Matteo 
Ronto (1370/80-1442) deve avere avuto un sussulto nel volgere in latino 
«paese guasto» con riferimento alla sua isola natale, Creta appunto. Ma la 
sua grande impresa non poteva certo fermarsi a causa di un risentimento 
personale, e prese a scrivere:  

Equoris in medio regio detrita moratur  
Tunc ait a populis et mundi Creta vocatur  
Rege sub ipsius iam saecula casta fuerunt.2  

Forse un umanista più raffinato di lui, nel tradurre questa terzina, non 
avrebbe perso l’occasione per giocare e far al contempo affiorare uno dei 
probabili ipotesti classici del brano dantesco, vale a dire Virgilio (Aen. III 
104: «Creta Iovis Magni medio iacet insula punto»), già convocato nel 
commento alla Commedia, steso più di dieci anni prima, dal francescano 
Giovanni da Serravalle. Ma Ronto non era un umanista raffinato. Forse, 
pur scrivendo in latino, non era neanche un umanista, anche se con la sua 
opera monumentale di traduzione integrale della Commedia ambì senz’altro 
ad un riconoscimento nella schiera degli umanisti più insigni. 

Nato in un anno non ben determinato tra 1370 e 1380 da genitori 
veneziani, come Foscolo quattro secoli dopo – anche se di Foscolo 
decisamente meno dotato come poeta – Matteo Ronto professò a Venezia, 
presso il convento benedettino (congregazione olivetana) di S. Elena nel 
1408, probabilmente vicino ai trent’anni; girò, come era consuetudine, per 
diversi conventi della sua congregazione e morì a Ferrara il 14 ottobre 
1442 nel monastero di S. Giorgio Martire.3 Ronto fu senza alcun dubbio 

 
1 Qui e sotto le citazioni dalla Commedia sono tratte dall’edizione mondadoriana a cura 
di A. M. Chiavacci Leonardi. 
2 In mancanza di un’edizione della traduzione rontiana, cito dal ms. Bologna, Biblioteca 
comunale dell’Archiginnasio, A 411, 32r.  
3 M. Tagliabue, Contributo alla biografia di Matteo Ronto traduttore di Dante, in «Italia 
medioevale e umanistica», 26 (1983), 151-188; M. Zaggia, Sulla datazione della versione 

«I 



 
ANDREA SEVERI 

 

138 

autore prolifico, sperimentatore di generi letterari diversi: autore di 
dissertazioni su questioni filologiche, prosodiche, ortografiche, di una vita 
di Alessandro V, di una satira in versi (il Magyrologium),4 di un’egloga 
allegorica sulla disputa tra Venezia e Milano e di altre poesie di argomento 
politico; inoltre fu autore di lirica religiosa, di due inni in onore della 
Vergine Maria, uno a san Paolo Apostolo, uno a san Maurelio Martire, uno 
a san Giorgio e due inni dal titolo De viduis sanctis. «Poeta erudito e devoto, 
ma non eminente» come scrive Susanna Baum con un pizzico di 
sarcasmo.5 Oggi Salboro (frazione di Padova) lo onora con l’intitolazione 
di una strada e – come si apprende dal sito “Numismatica italiana” –, a 
fine Cinquecento (1590) è stata fusa una medaglia in bronzo recante nel 
recto il busto con berretto e barba di Ronto e nel verso l’emisfero terrestre 
tra la luna e il sole raggiante.6  

Ciò che in questa sede più interessa, però, è l’autentica passione del 
Ronto per l’attività di traduzione: tradusse, o meglio, traspose in distici 
elegiaci (anche se nei mss. si parla di translatio) l’inno di età carolingia Ave 
maris stella; inoltre tradusse dal greco (assicura lui) al volgare i sette salmi 
penitenziali. Ma soprattutto, si cimentò, dal 1427 al 1431, secondo la 
cronologia ormai accettata dai molti studiosi di Dante e dai pochi di Ronto, 
nella traduzione latina in versi dell’intera Commedia di Dante.  

La storia delle latinizzazioni della Commedia include diversi 
protagonisti, sia prima di Ronto, a partire dall’antesignano Coluccio 
Salutati e dall’anonimo del codice Fontanini di San Daniele del Friuli,7 che 
molti dopo di lui, soprattutto nell’Ottocento, nel periodo del rinascimento 
del culto di Dante, quando molti eruditi, di cui Niccolò Tommaseo (Inf. I 
e brani del V e IX) e Melchiorre Cesarotti (Inf. XIII, 1-78) sono solo i nomi 
più insigni, si cimentarono nella traduzione in versi di brani o singoli canti 
della Commedia, quali saggi, perle, gemme, prove di bravura.8 Il sopra 
menzionato Coluccio Salutati tradusse due brani dalla Commedia non 
indipendentemente, ma all’interno del suo trattato De fato et fortuna, così 
come il domenicano Giovanni Domenico da Corella inserì la traduzione 
dei primi 21 versi di Paradiso XXXIII nella sua opera maggiore, il poema 

 
dantesca di Matteo Ronto: l’“Apostropha ad urbem Pistoriensem”, in Studi offerti a Gianfranco 
Contini dagli allievi pisani, Firenze 1984, 197-215.  
4 C. M. Piastra, Il «Magyrologium fratris Mathei Ronto iocosum», in «Aevum», 35 (1962), 77-
82. 
5 S. Daub, Matteo Ronto e la lirica di secondo grado, in «Res publica litterarum», 36 (2013), 
153-160, in part. 154. 
6 https://numismatica-italiana.lamoneta.it/moneta/W-ME495A/71.  
7 F. Bausi, Coluccio traduttore, in «Medioevo e Rinascimento», 19 (2008), 34-57. 
8 G. Scalia, Dante tradotto in latino, in L’opera di Dante nel mondo. Edizioni e traduzioni nel 
Novecento. Atti del convegno internazionale di studi (Roma 27-29 aprile 1989), a cura di 
E. Esposito, Ravenna 1992, 281-287. 



 
Matteo Ronto e la Commedia di Dante 

 

139 

mariologico Theotocon.9 Per questi autori, però, diversamente da Ronto, la 
traduzione di Dante non significò produrre un’opera dotata di 
individualità e autonomia. Ronto rimane ad oggi, invece, l’unico, prima del 
gesuita Carlo D’Aquino (1654-1737), e poi dell’abate vicentino Gaetano 
Dalla Piazza (1768-1844), ad essersi cimentato nell’ardua impresa di 
tradurre in esametri latini l’intera Commedia, a dieci anni di distanza 
dall’altra traduzione latina – ma in prosa – realizzata durante il concilio di 
Costanza dal vescovo francescano Giovanni Bertoldi da Serravalle 
(traduzione che non sappiamo se Ronto conoscesse o meno).10 La 
versione del Ronto non è mai stata stampata nella sua interezza;11 essa è 
tràdita da dieci codici, ma solo quattro la trasmettono integralmente, gli 
altri sei offrendocene invece una versione parziale, lacunosa o persino 
frammentaria. Se è vero che della Commedia ci rimangono circa il 10% dei 
codici realmente confezionati, allora forse di questa traduzione dovettero 
circolare nel XV secolo un centinaio di codici, di cui però solo una parte 
testimoni del testo nella sua integralità. Da anni Silvia Finazzi sta studiando 
la tradizione del testo al fine di una sua edizione critica.12 

Qual è il contesto culturale in cui Ronto decide di intraprendere questa 
traduzione? La prima metà del Quattrocento è, come ha sottolineato Cecil 
Grayson,13 un momento di stanca della fortuna della Commedia, dopo 
l’esuberante tradizione (anche e soprattutto esegetica) del XIV secolo, e 
questo soprattutto per il disinteresse verso Dante – visto come uomo 
medievale, come un poeta del periodo buio da mettersi alle spalle – 
manifestato da molti autorevoli umanisti. Sono ben note le parole di 
Coluccio Salutati nei Dialogi ad Petrum Paulum Histrum di Leonardo Bruni, 
laddove dice: «Dantem vero, si alio genere scribendi usus esset, non eo 
contentus forem ut illum cum antiquis nostris compararem, sed et ipsis et 

 
9 Coluccio Salutati, De fato et fortuna, a cura di C. Bianca, Firenze 1985, 192-193; 
Domenico di Giovanni da Corella, Theotocon, a cura di L. Amato, Roma 2018, 231-232.  
10 G. Ferrante, Giovanni Bertoldi da Serravalle, in Censimento dei commenti danteschi, I. Commenti 
di tradizione manoscritta (fino al 1480), Roma 2011, I, 224-240. 
11 Esiste solo un’edizione, piuttosto discussa e discutibile, peraltro del solo Inferno, a cura 
di Carlo Chirico, uscita nel 1985 per Edisud, ad oggi peraltro non reperibile in nessuna 
biblioteca d’Italia. 
12 S. Finazzi, Loci critici della Commedia dantesca nella versione in esametri di Matteo Ronto, in 
«Critica letteraria», 49 (2021), 3-30; Ead., I canti XXVI e XXVII dell’Inferno dantesco nella 
versione di Matteo Ronto, in «Aevum», 96 (2022), 467-502; Ead., “Quella che’mparadisa la mia 
mente”: Par. XXVIII, 1-2 nella versione latina di Matteo Ronto, in Santi, giullari, romanzieri, 
poeti. Studi per Franco Suitner, a cura di G. Crimi, L. Marcozzi, A. Pegoretti, Ravenna 2022, 
133-139. 
13 C. Grayson, Dante nel Rinascimento, in Id., Cinque saggi su Dante, Bologna 1972, 89-116, 
in part. 90-92. 



 
ANDREA SEVERI 

 

140 

Grecis etiam anteponerem».14 Questa apodosi, che prefigura un periodo 
ipotetico del terzo tipo ed esclude di fatto Dante dal novero dei grandi 
poeti (come a dire: ‘Se Dante avesse scritto in latino allora sì che sarebbe 
degno di entrare nel consesso di noi umanisti’…) riecheggia anche in altri 
testi umanistici, ed è molto probabile  che il Ronto, nel decidersi a tradurre 
la Commedia, volesse riscattare Dante proprio da queste accuse e 
contribuire ad immetterlo nella schiera dei grandi poeti. Questo intento 
però non è reso esplicito nel suo prologo.  

Contrariamente alla versione di Giovanni da Serravalle, infatti, che ha 
una mera funzione di servizio, in quanto, per ammissione dello stesso 
interpres (nel doppio significato di traduttore e commentatore), il suo latino 
disadorno («in rudi stilo et incompto») è mero veicolo che deve consentire 
la comprensione del testo dantesco a quei religiosi radunatisi al Concilio 
di Costanza che non erano in grado di leggere la lingua della Commedia, in 
Ronto, a questo intento ecumenico/universalitico pur presente, si associa 
un’ambizione artistica, totalmente assente nel traduttore precedente. 
L’intento “ecumenico/universalistico” era stato lo stesso che aveva mosso 
a metà Trecento il giurista bergamasco Alberigo da Rosciate a tradurre in 
latino il commento in volgare di Jacopo della Lana: «Et quia tale ydioma 
non est omnibus notum, ideo, ad utilitatem volencium studere in ipsa 
comedia transtuli de vulgari tusco in gramaticali scientia literarum ego 
Albericus de Rox[ate] Pergamensis...».15 

Ma, come dicevo, la traduzione del Ronto risponde sì a questa 
necessità divulgativa, ma vi aggiunge una velleità artistica. Siamo fortunati 
ad avere un paratesto d’autore che giustifica e spiega al lettore il senso della 
sua operazione:  

Nobile Dantis opus, celebri virtute micantis, 
leniter in metrum studui transferre Latinum, 
Illud ut Italie non solum gentibus altum 
funderet eloquium iocundi thematis, immo 
maxime Christicolis aliis vescentibus evo.   5 
Rithimus Ausonie maternus ab omnibus orbis 
notus abest genitis, fieri sed metra Latina 
nota queunt multis populis illustribus apte. 
His igitur causis tantum cepisse laborem 
non renui, peramans hominum qui consto sub astris.16  10 

 
14 Leonardo Bruni, Dialogi ad Petrum Paulum Istrum, in Id., Opere politiche e civili, a cura di 
P. Viti, Torino 1996, 108 (nostro il corsivo). 
15 M. Petoletti, T. Persico, Il commento dantesco di Alberigo da Rosciate tra esegesi e traduzione 
dantesca, in Traduzioni, tradizioni e rivisitazioni dell’opera di Dante. In memoria di Marco Sirtori, 
a cura di L. Bani, R. Calzoni, T. Persico, Napoli 2023, 255-280, in part. 260. 
16 M. Zaggia, Il “Prologus” della versione dantesca di Matteo Ronto, in «Studi danteschi», 65 
(2000), 203-221, in part. 213. 



 
Matteo Ronto e la Commedia di Dante 

 

141 

Al v. 2 l’avverbio «leniter», chiosa Zaggia,17 può riferirsi alla modalità della 
traduzione, ma anche alla situazione psicologica del traduttore (dunque 
«mi sono sforzato modestamente…»); io credo che sia da preferire la 
prima ipotesi traduttiva, del resto adottata di fatto nella sua versione 
italiana da Zaggia, che prevede che l’avverbio indichi la modalità della 
traduzione: «dolce», «ricercata» in tutti gli aspetti, compresi quelli fonici. 
Ha infatti notato Silvia Finazzi che Ronto «sembra sovente cercare nella 
sua resa latina l’efficacia fonica dell’allitterazione (soprattutto di 
consonanti vibranti)».18 Credo che con quell’avverbio «leniter» Ronto si 
riferisca dunque a quegli elementi stilistici (fonici, prosodici) propri della 
poesia. Il fatto che non riesca sempre o raramente in questo suo scopo è 
poi un altro discorso: quelli dichiarati sono perlomeno i suoi intenti. Ai vv. 
2-5 Ronto ci dice a quale pubblico egli si rivolge: non solo alle genti d’Italia 
(che peraltro non esclude: pensiamo a quanti dotti a quell’altezza 
cronologica, nel 1430, preferissero leggere in latino piuttosto che in 
volgare, soprattutto fuori dalla Toscana) ma – ci comunica nel suo latino 
spesso lambiccato e pieno di svolazzi retorici e pomposi – «Maxime 
Christicolis aliis vescentibus evo» («anche agli altri cristiani che fruiscono 
della vita»): dunque il Ronto pensa sia ad un pubblico italiano, che 
preferisce leggere la Commedia di Dante in latino piuttosto che in volgare, 
o che può affiancare/confrontare il testo originale con il latino, che ad un 
pubblico europeo che può leggere solo il testo latino e non quello volgare.  

Questo è assai interessante se si pensa che molti umanisti, quando 
traducono testi volgari in latino, sono consapevoli che la loro traduzione 
va ad affiancare e non a sostituire il testo di partenza, in un sistema di 
bilinguismo (che presuppone una parità tra le due lingue, almeno per quel 
testo tradotto). Si pensi al Filippo Beroaldo traduttore di Boccaccio: nel 
proemio della Fabula Tancredi ex Boccatio in latinum versa indirizzata ad 
Annibale Bentivoglio (1487), Beroaldo scrive: 

Fabula Tancredi mesta est, Boccatius auctor:  
hanc nos Romano vertimus eloquio;  
hanc tu vulgato, lege tu sermone Latino,  
atque animum alterna cognitione fove.19 

«Nutri l’animo con la doppia conoscenza»: Beroaldo concepisce la sua 
riscrittura della novella boccacciana – perché di questo si tratta, più che di 
una mera traduzione – come complementare e non sostitutiva 
dell’originale, che presuppone come ben noto al lettore medio-colto, e che 

 
17 Ivi, 215. 
18 Per esempio, in Inf. XXVII, 97-98 Ronto rende «a guerir de la sua superba febbra / 
domandommi consiglio, e io tacetti ecc...» con «rabiem febremque», cioè sdoppia in una 
dittologia un unico concetto, cfr. S. Finazzi, I canti XXVI e XXVII dell’Inferno…, 496. 
19 Filippo Beroaldo, Orationes et poemata, Bologna 1491, fiir. 



 
ANDREA SEVERI 

 

142 

invita il giovane destinatario a leggere o rileggere. Questa è peraltro una 
modalità di intendere la traduzione tipica della fine del Quattro e l’inizio 
del Cinquecento, vale a dire una dotta variatio che affianca e convive col 
testo originale, in quella stagione tra fine Quattro e inizio Cinquecento di 
meraviglioso equilibrio tra le due lingue, per cui Dionisotti ha parlato di 
una «irresistibile e altrettanto nuova moda del latino» che si sviluppa 
parallelamente all’irresistibile moda del volgare.20 È quanto hanno notato 
da ultimi Daniela Del Corno Branca e Angelo Piacentini a proposito della 
traduzione in latino degli strambotti di Serafino Aquilano ad opera di 
Giovanni Battista Cantalicio e di Niccolò Valla, nel circolo dell’Accademia 
romana di Paolo Cortese, gravitante attorno alla famiglia Borgia; per non 
parlare dei testi poetici, come quelli di Panfilo Sasso, che intrecciano le due 
lingue (un verso latino e uno volgare).21 

Ma l’orizzonte culturale in cui opera Matteo Ronto è molto diverso, 
un orizzonte culturale ancora di diglossia (due lingue presenti nel 
panorama letterario, ma una, il latino, di dignità superiore all’altra): la 
versione latina di Ronto, almeno per un determinato pubblico non 
italofono, vuole (o deve di necessità), nella visione dell’autore, sostituire la 
Commedia in volgare. Ronto ritiene cioè difficile che ci saranno lettori che 
leggeranno la Commedia nelle due versioni, per cui si sente più 
responsabilizzato a non far cadere nulla del ‘sacro testo’ di Dante. Per 
questo il nostro frate olivetano non riscrive liberamente il testo di partenza 
(di cui non presuppone la conoscenza), ma lo traduce in maniera spesso 
pedissequa e il più aderente possibile, ingenerando nel lettore più di una 
volta un senso di goffaggine. Per la paura, sembra, di non corrispondere 
al testo di partenza, Ronto si propone di tradurre ogni endecasillabo con 
un esametro latino, e questo strenuo tentativo di corrispondenza, che 
rende la sua impresa ancora più ardua, viene sottolineato da alcuni dei 
copisti nella mise en page del testo con un rientro del primo verso della 
‘terzina di esametri’, esattamente come avviene per l’originale dantesco. 
Per sostituire la Commedia in volgare, il testo latino, nella visione di Ronto, 
deve corrisponderle in tutto e per tutto. 

Facciamo qualche esempio, a partire dal primo canto. La prima terzina 
viene tradotta:  

Contigeram nostre medie tunc tempora vite  
cum nemorosa reum me repperit, utraque silva  
tramite cuius eram tenebris delirus ab equo.22  

 
20 C. Dionisotti, Appunti sulle “Rime” del Sannazaro, in Id., Scritti di storia della letteratura 
italiana, a cura di T. Basile, V. Fera, S. Villari, Roma 2009, 22-23. 
21 D. Del Corno Branca, A. Piacentini, Umanisti e strambotti tra volgare e latino, in «Filologia 
italiana», 20 (2023), 9-74, in part. 25-26.  
22 Bologna, Biblioteca comunale dell’Archiginnasio, ms. 411, 1r.  



 
Matteo Ronto e la Commedia di Dante 

 

143 

Qui l’Ovidio elegiaco di ex Ponto 3.2.29 («Fallor, et illa meae superabit 
tempora vitae») aiuta sì a tradurre il primo verso, ma in generale dai vv. 
successivi ci accorgiamo subito che la principale preoccupazione del 
Ronto non è quella di esibire la sua cultura latina attraverso sintagmi, 
emistichi, clausole degli auctores, cioè di risillabare il testo dantesco secondo 
lo spartito della poesia classica (come farebbe un vero umanista), 
operazione in grado di innescare quella «iperfruizione di tipo agnitivo» in 
cui Donatella Coppini ha voluto individuare la peculiarità della poesia 
umanistica quattrocentesca;23 la sua principale preoccupazione, invece, è 
quella di essere il più possibile fedele al testo dantesco: «mi ritrovai» viene 
reso con «me repperit», la «selva oscura» diventa «nemorosa … silva»; 
«Ahi, quanto a dir qual era è cosa dura» passa a «Quam mihi difficilis res 
est depromere quantum»; «Esta selva selvaggia e aspra e forte» viene reso 
conservandone la forte carica allitterante con «informis silvestris et aspera 
fortis / Silva». Qui, come ben si vede, c’è un aggettivo («informis») 
aggiunto da Ronto, che non traduce alcun aggettivo del testo di partenza: 
«al fine di completare la misura dell’esametro latino, [Ronto] ha spesso 
introdotto materiale aggiuntivo ed estraneo al dettato dantesco, talora 
traendo spunto anche da chiose di antichi esegeti del poema, in particolare 
da Francesco da Buti»;24 come avviene, del resto, anche 
nell’interpretazione del dantismo «imparadisare» in Par. XXVIII 3, inteso 
in maniera dinamica con «duxit … meam paradisi culmina mentem», grazie 
all’interpretazione dell’esegeta trecentesco.25 

Il Ronto sapeva bene, però, con l’Ars poetica di Orazio, che una buona 
traduzione non consiste in una trasposizione parola per parola, e che il 
«fidus interpres» non si cura di «carmini carmen connumerare»,26 che è 
esattamente, invece, quanto Ronto prova a fare con la sua traduzione 
dantesca. Il frate olivetano conosceva bene il testo oraziano (il testo di 
poetica fondamentale per tutto il Medioevo) tanto che lo cita nel prologo 
del volgarizzamento dei sette Salmi, aggiungendo le seguenti parole:  

Ciascuno traslatore, se llui sia peritissimo huomo, non dèe trasferire la 
litteratura sempre di parola in parola, però che quello ch’è buono per 
gramatica a suo modo non suona buono n’è bene trasferello a cquel modo 
per volgare. Sicché se llo trasferitore è peritissimo huomo, dè trasferire le 
cose della lettera sì fattamente per volgare ch’elle suonin bene all’orecchie 
e allo ’ntelletto delle persone.27  

 
23 D. Coppini, Poesia dell’Umanesimo latina, in Antologia della poesia italiana (Quattrocento-
Cinquecento), diretta da C. Segre e C. Ossola, Roma 2004, 25-30, in part. 27. 
24 Finazzi, “Quella che’mparadisa la mia mente”…, 135. 
25 Ivi, 137-139. 
26 Bausi, Coluccio traduttore..., 39. 
27 Firenze, Biblioteca Riccardiana, ms. 1338, 63r, cit. da Zaggia, Il “Prologus”…, 209.  



 
ANDREA SEVERI 

 

144 

Questo principio di derivazione oraziana dovrebbe valere anche nella 
direzione volgare-latino. Ma già nel prologo della traduzione dantesca, 
spaventato forse dalla monumentalità dell’impresa, il Ronto vacilla in 
questa sacrosanta regola traduttologica: «Nunc ego verba sequar, nunc 
sensum vatis, utrunque / nunc quoque faxo libens que nostra capedo 
rependet».28 Tradurrà ora ad verbum, ora ad sensum, a seconda di come 
riuscirà. Non ne può che uscire una traduzione ibrida, dove a momenti di 
stretta letteralità (come quelli che abbiamo visto prima) si alternano brani 
in cui la sintetica concentrazione del periodare dantesco, come ha scritto 
Bausi, viene distesa in «farraginose e lambiccate perifrasi e parafrasi […] 
infarcendo il dettato latino di ogni sorta di asprezze lessicali e sintattiche, 
tanto che […] la sua versione sarebbe spesso incomprensibile senza 
l’ausilio del testo dantesco».29 

Così ogni tanto Ronto ‘smonta’nel verso dei termini chiave che sono 
pregnanti nel testo dantesco, e che nella traduzione vengono diluiti e come 
sbiadiscono in un dittico o addirittura nella ridondanza di un tricolon: 
«Considerate la vostra semenza» di Inf. XXVI 118 diventa, ad esempio, 
«Noscite iam vestram speciem vos semen et ortum»; in Inf. XXVII 75 
Ronto rende esplicito – inutilmente dal punto di vista contenutistico, ma 
non da quello metrico – l’antitesi tra «li accorgimenti e le coperte vie» della 
volpe (tradotto «argumentas vias et obertas») e il «patulo more leonis». La 
poesia dantesca, come tutta la grande poesia, vive anche di sintesi, ellissi e 
non detti (soprattutto di cose scontate), e una traduzione che renda 
esplicito ciò che non è necessario solo per il motivo di riempire il verso 
non è una buona traduzione. 

Francesco Bausi ha messo a confronto (in maniera piuttosto 
impietosa) i due brani della Commedia tradotti da Coluccio Salutati presenti, 
come noto, nel De fato et fortuna, con i corrispondenti passi della traduzione 
di Ronto, il quale, sembra, non conobbe quella precedente versione. Io 
invece, riprendendo l’edizione datane da Dionisotti, riporto i primi quattro 
versi della traduzione latina di Inferno I del grande umanista dalmata Marco 
Marulo: 

Humanae spacium vitae concesserat aetas  
Jam medium, tenerosque mihi subduxerat annos,   
Per loca quum tenebris obscura atque aspera silvis   
me miserum errantem sensi, gressuque represso.30 

È del tutto evidente che quello di Marulo è un latino umanistico 
maturo, che pullula di echi dei poeti classici senza essere un centone, 

 
28 Zaggia, Il “Prologus”…, 213. 
29 Bausi, Coluccio traduttore…, 54. 
30 C. Dionisotti, Michele Marulo traduttore di Dante, in Miscellanea di scritti di bibliografia ed 
erudizione in memoria di Luigi Ferrari, Firenze 1952, 233-242, in part. 240. 



 
Matteo Ronto e la Commedia di Dante 

 

145 

perché il suo verso è sciolto e scorrevole, non farraginoso come risulta 
spesso quello del Ronto, gravato dalla responsabilità di dover sostituire il 
testo di partenza. Va detto però, a difesa del Ronto, che un conto è 
tradurre un solo canto, come «belletristic exercises» (uso l’espressione che 
Grant ha utilizzato per riferirsi ad alcune traduzioni latine di Petrarca),31 
un conto è assumersi l’onere quasi solenne di tradurre un intero poema. 
La coraggiosa e intrepida operazione del Ronto rende un po’ «improprio 
e iniquo» (Bausi) un confronto del genere, che pur serve per porsi una 
domanda alla quale i pochi interpreti del Ronto hanno già dato risposte 
differenti: l’operazione di traduzione di Matteo Ronto va annoverata tra le 
imprese dell’umanesimo, come vuole Tagliabue,32 oppure fa parte di un 
umanesimo tardo-gotico, dove immancabili echi virgiliani, e di altri autori 
classici e medievali, si innestano su uno stile non privo di vivacità e di 
immediatezza espressiva, ma anche aspro, isperico, «imparato alla scuola 
di Apuleio e di Marziano Capella, ed infiorato delle clausole del cursus», 
come ebbe a scrivere un secolo fa Remigio Sabbadini?33 

A conclusione del suo contributo sulla “transmetrizzazione” del 
Ronto dell’inno Ave maris stella, Susanna Daub ricordava che «nel secolo di 
Ronto furono apposte ad alcune chiese gotiche in laterizio sfarzose 
facciate rinascimentali ed i sobri altari laterali al loro interno furono 
trasformati in sontuose cappelle familiari».34 È quello che avvenne alla 
basilica di Santa Maria Novella a Firenze, a cui Leon Battista Alberti 
sovrappose la magnifica facciata diventata emblema del Rinascimento, 
oppure è quello che avvenne a Rimini dove sempre Alberti ricoprì con una 
sorta di guscio o corazza classicheggiante la chiesa di San Francesco, 
trasformandola nel Tempio Malatestiano. Queste due intraprese 
albertiane, emblemi dell’Umanesimo, possono offrire una metafora che 
esprima il senso dell’opera rontiana di versificazione latina della Commedia? 
Sarebbe facile rispondere affermativamente, ma penso che la risposta sia 
no. E non solo per il divario che separa un genio da un più o meno abile 
versificatore, quanto piuttosto per la consapevolezza, presente in Alberti 
e non nel Ronto, di una differenza incolmabile tra la loro opera e quella 
che andavano a ‘riscrivere’: Ronto non pensava che Dante fosse uomo di 
un’altra epoca, né che avesse sbagliato stile e genere letterario (semmai la 
lingua), come invece riteneva buona parte degli umanisti laici. Anche 
l’orizzonte culturale del Ronto, come quello di Giovanni Bertoldi da 

 
31 W. L. Grant, European vernacular works in Latin Translation, in «Studies in the 
Renaissance», 1 (1954), 120-156, in part. 122. 
32 M. Tagliabue, Matteo Ronto (1370/80-1442) tra studi recenti e nuove prospettive di ricerca, in 
Medioevo e latinità in memoria di Ezio Franceschini, a cura di A. Ambrosioni et alii, Milano 
1993, 455-478, in part. 475. 
33 Epistolario di Guarino Veronese, a cura di R. Sabbadini, III, Venezia 1919, 280. 
34 Daub, Matteo Ronto…, 158. 



 
ANDREA SEVERI 

 

146 

Serravalle, tradisce un gusto «tardo-gotico»,35 sebbene un po’ più 
umanisticamente aggiornato. 

Per questo il suo enorme lavoro di traduttore della Commedia non 
godette di grande successo, nemmeno tra quegli umanisti presso i quali 
Ronto provò ad accreditarsi (come Guarino Veronese e Niccolò 
Niccoli).36 Né al Ronto andò meglio con gli umanisti della generazione 
successiva, che, benché pii e devoti, come papa Pio II, avevano raggiunto 
un livello di eleganza e ricercatezza formale nella loro scrittura che 
pretendevano di ritrovare in ogni libro che leggevano. Scrive Enea Silvio 
Piccolomini nei suoi Commentarii, ricordando la visita fatta ai monaci di 
Monte Oliveto: 

In hoc coenobio Matthaeus Siculus cognomento Runta consenuit, cui tam 
promptum fuit edere carmen, ut illud Ovidii non iniuria sibi conveniret 
«quicquid tentabam dicere versus erat»; mensura tamen in carmine fuit, 
non elegantia. Dantis poema ex vulgari sermone in latinum vertit et 
heroico versu conscripsit, quamvis parum terso. In senio desipuit et, 
edendarum cupiditate carnium tractus, saepe coenobium exivit et cum 
amicis clanculum pullos columbarum voravit avidissime. Vitam alioquin 
innoxiam peregit.37  

«Non elegantia», «parum terso»: il giudizio del Piccolomini, senz’altro 
condiviso e condivisibile dagli umanisti della sua levatura, non deve però 
liquidare il cimento del frate olivetano cretese, che ci appare oggi come 
intrepido e generoso tentativo di rendere universali e imperituri il 
messaggio e la poesia di Dante. 

Breve sintesi: Il contributo cerca di cogliere il senso della traduzione latina della 
Commedia dantesca eseguita dal frate olivetano Metteo Ronto tra 1427 e 1431: 
contrariamente a quella in prosa del frate Giovanni da Serravalle di dieci anni 
precedente, la traduzione del Ronto non ha una mera funzione di servizio – far 
comprendere il senso del testo dantesco a coloro che non comprendevano 
l’italiano – ma mostra delle velleità artistiche. Benché conoscesse bene il precetto 
oraziano per cui la buona traduzione non presuppone un trasferimento ad litteram 
dal testo di partenza a quello di arrivo, nel tradurre la Commedia il Ronto si sforza 
di tradurre nella maniera più letterale possibile, al punto da voler rendere ogni 
endecasillabo dantesco con un esametro latino. Ne derivano alcuni brani così 
intricati e contorti che non si comprenderebbero senza l’originale a fianco. Non 
c’è dunque da sorprendersi che questa operazione tardo-gotica non risultò gradita 
agli umanisti contemporanei del Ronto, come Niccolò Niccoli ed Enea Silvio 
Piccolomini. 

 
35 A. Robiglio, Dante al concilio di Costanza, in «Humanistica», 8 (2013), 11-28, in part. 27. 
36 M. C. Davies, An Emperor Without Clothes? Niccolò Niccoli Under Attack, in «Italia 
medioevale e umanistica», 30 (1987), 95-148, in part. 141-142. 
37 E. S. Piccolomini, Commentarii, a cura di L. Totaro, Milano 2008, 1951. 



 
Matteo Ronto e la Commedia di Dante 

 

147 

Parole chiave: Matteo Ronto; Dante Alighieri; Divina Commedia; traduzioni latine; 
Umanesimo. 

Abstract: This study examines the meaning and aims of the Latin translation of 
Dante’s Commedia produced by the Olivetan friar Metteo Ronto between 1427 
and 1431. Unlike the prose translation completed a decade earlier by friar 
Giovanni da Serravalle, Ronto’s work goes beyond a purely utilitarian function – 
that of making Dante’s poem intelligible to readers unfamiliar with Italian – and 
reveals distinct artistic ambitions. Although Ronto was well aware of Horace’s 
dictum that good translation does not consist in a strictly word-for-word transfer 
from the source to the target text, in his rendering of the Commedia he 
nevertheless pursued an extreme form of literalness, attempting to reproduce 
each of Dante’s hendecasyllables with a Latin hexameter. This approach resulted 
in passages so dense and convoluted that they are scarcely intelligible without the 
Italian original at hand. It is therefore hardly surprising that this late-Gothic 
experiment failed to win the approval of Ronto’s contemporary humanists, such 
as Niccolò Niccoli and Enea Silvio Piccolomini. 

Keywords: Matteo Ronto; Dante Alighieri; Divine Comedy; Latin Translations; 
Humanism. 


